

رَفِعٌ

بِحُسْنِ الرَّحْمَنِ الْجَنَّيِ  
الْأَكْنَرِ الْبَرِّ الْفَزُورِ كَرِسِ

لِلْمُؤْمِنِ الْمُهَاجِرِ حَلِي الْمُقْرَبِ

؟

اللَّهُ أَكْبَرُ الشَّهَادَةُ إِلَى الْأَرْضِ

مَعَ الْمُتَذَلِّلِ الشَّهَادَةُ الْمُتَعَلِّمِ  
وَالْمُتَذَلِّلُ شَهِيدُ الْمُتَعَلِّمِ

شَهِيدُ الْمُتَعَلِّمِ

رَفِعُ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْبَخْرَيِّ  
أَسْلَمَ اللَّهُمَّ لِغَرْوَكَ

رَفِعُ  
جَنْدُ الْأَرْجُونِ الْجَنْجَيُّ  
الْأَسْكَنُ لِلْبَرِّ الْغَزَوَكَسِ

# الملكية

في الشريعة الإسلامية مع المقارنة بالشريائع الوضعية  
معناها - أنواعها - عناصرها - خواصها - فيودها

تأليف الأستاذ

على الخفيف

١٤١٦ هـ / ١٩٩٦ م

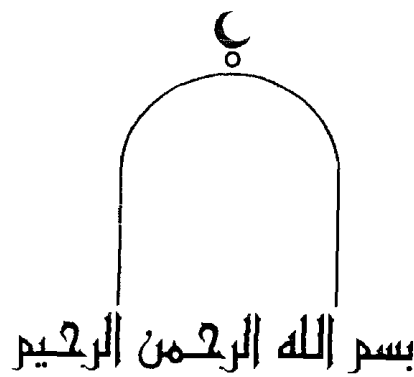
ملتزم الطبع والنشر

دار الفكر العربي

الإدارة : ٩٤ شارع عباس العقاد - مدينة نصر  
ت : ٢٧٥٢٩٨٤ فاكس : ٢٧٥٢٧٣٥ -

رَفِعُ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
الْأَكْثَرُ لِلَّهِ الْفَرْوَانُ



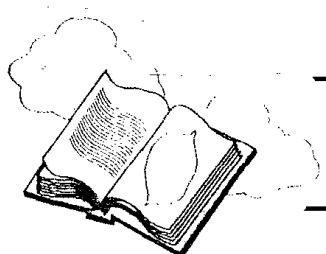
﴿وَلَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا . . .﴾ \*

قرآن محرید

رَفِعٌ  
عَنِ الْعَمَانِ (الْجَنَّةِ)  
لِسَنَةِ اللَّهِ لِلْفَرْوَانِ

رَفِعُ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
الْأَسْكَنْ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



الحمد لله رب العالمين، وصلوة الله وسلامه على سيدنا محمد إمام المرشدين  
الهادى إلى الحق المبين، وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد : فهذه دراسة لموضوع الملك فى الفقه الإسلامى مقارنة بما له فى  
الفقه الوضعي من بحوث وأراء أرجو أن يكون لها بالتقاء الفقهين واجتماعهما فيها  
أحسن الأثر فى تحلية خصائص الملك، وما للفقهين من اتجاهات فى تحليله وبيان  
عناصره وأثاره وتحديد نطاقه وما له من صور وأوضاع اختلفت وتعددت باختلاف  
البيئات والأوطان والعادات، وتمثل هذه الدراسات المقارنة نرجو أن نهتدى إلى قول  
الحق فى تفهم الملك وتحديد نطاقه، وبيان أغراضه وثمراته . فإن نظام الملك  
وما يتصل به ذو أثر بالغ فى حياة الأمم الاجتماعية والاقتصادية والسياسية ، ومن  
ثم كان سريع التطور والتغير بمرور الزمن وتطور المجتمعات وتغير أساليبها السياسية  
وآرائها الاجتماعية بسبب ما يتعرض له من صور . وما يفرض عليه من قيود ، وما  
يطلب منه من غايات وأغراض .

ولما كان الملك نوعا من الحقوق كان التعريف به متطلبا أن يسبق بتمهيد فى  
الحق وأقسامه وخصائصه بصفة إجمالية؛ ليتبين موضعه بين الحقوق المختلفة  
المتعددة الأنواع إذ إن ذلك أوفى بالغرض وأقرب إلى تحقيقه .

## الحق

استعمل علماء الفقه الإسلامى اسم الحق كثيرا فى مواضع مختلفة وفي  
معانٍ عديدة متمايزة ذات دلالات مختلفة على الرغم من انتظامها فى معنى عام  
يجمعها هو الثبوت . ومع كثرة استعمالهم إياه لم يعنوا بيان حدوده فى مواضع

استعمالاته المختلفة، بل اكتفوا بوضوح معناه اللغوي ودلالته عليه ووفائه بجميع استعمالاته في اللغة والعلوم ومحاطيات الناس.

ومعنى في اللغة الأمر الثابت الموجود. وعلى أساسه استعمله الفقهاء فأطلقوه على كل ما هو ثابت ثبتوه شرعاً أي بحكم الشارع وإقراره، وكان له بسبب ذلك حمايته سواء أثبت هذا الحق لشخص من الأشخاص أم لعین من الأعيان، كحق الشرب، سواء أكان هذا الحق مثلاً لاختصاص أم لملك. ولا بعد إذا ما ذهبنا إلى تعريفه في الفقه الإسلامي مذهبنا نستمد منه من استعمالاتهم إياه. فنعرفه بأنه ما ثبت بإقرار الشارع وأضفي عليه حمايته. وعلى هذا الأساس قالوا من حق فلان أن يفعل كذا، أو أن يتسلّك. وهذه العين حق لفلان، ولفلان حق قبل فلان، كما أطلقوه على ماله ضرب من الاختصاص، فأطلقوه على العين فقالوا: هذه الدار أو هذه الشاة حق لفلان، وعلى المنفعة ، فقالوا : سكنى هذه الدار أو ركوب هذه الدابة حق لفلان، وعلى المصلحة، فقالوا : ولادة هذا المال حق لفلان، وحضانة هذا الصغير حق لفلانة، فأطلق على المال عقاراً كان أم منقولاً، وعلى المصلحة مالية كانت أم أدبية.

وكذلك أطلقوه على مرافق العقار، كحق الشرب وحق المسيل وحق التعلّي، لما فيها من معنى الاختصاص.

وقد جاء في تبيين الحقائق «شرح الكتر» للزيلعي أن الحق ما استحقه الإنسان. وهذا التعريف ظاهر في أنهم يريدون بالحق ما استحقه الإنسان على وجه يقره الشارع ويحميه فيما يكتنه منه ويدفع عنه. وهذا تعريف يجعل الحق في الفقه الإسلامي قريباً مما عرف به في الفقه الوضعي إذا ما غضبنا النظر عما يراه الفقه الغربي في الحق من أنه لا يكون إلا ماباً مع مراعاة اختلاف معناه في الفقهين.

ومن الفقهاء من أطلق اسم الحق في مقابلة العين ، كالحنفية . ولعل أساس هذا الإطلاق أن ماليس عيناً ليس له قيام مستقل وإنما يتميز ويتعين بإضافته إلى غيره واحتراصه به فأطلق عليه اسم الحق مراعاة لهذا الاختصاص، وهذا أساس وصفه عند الحنفية بأنه ليس بمال إذ إن المال في نظرهم لا يكون إلا عيناً قائمة بذاتها. وهذا أساس استعماله في آثار العقود فقالوا : حقوق العقد، ولا يريدون بذلك إلا آثاره من مصالح تضاف إلى طرفيه؛ لاستحقاقهما لها شرعاً.

أما الحق في الفقه الوضعي : فقد اختلف معناه باختلاف النظر إليه ، فمن نظر إلى موضوعه عرفه : بأنه مصلحة ذات قيمة مالية يحميها القانون لصاحبها . ومن نظر إلى صاحبه عرفه : بأنه قدرة أو سلطة خولها القانون لشخص من الأشخاص في نطاق معين معلوم . ومن رأى النظرين عرفه : بأنه رابطة قانونية تجعل لشخص على سبيل الانفراد والاستئثار ولامية التسلط على شيء أو المطالبة بأداء معين من شخص آخر ، وإن شئت قلت : إنه الصلة التي تكون بين طرفين منطوية على مصلحة يحميها المشرع . وبهذا التعريف ننظر إلى الحق نظرة موضوعية واقعية ، دون أن نخلط بينه وبين موضوعه أو محله ، وأظهرنا ما لطيف الحق من أهمية .

وهو بهذا النظر لا يتناول إلا الحقوق الثابتة للناس بعضهم قبل بعض بمقتضى القانون ، ولا يتناول ما توحيه الأخلاق وأداب السلوك والتقاليد مما لا ت تعرض له القوانين ، كما لا يتناول ما يسمى في الفقه الوضعي بالملكتة أو الرخصة مما يطلق عليه فقهاء الشريعة اسم الحق في أساليبهم . وكذلك لا يتناول نوعا آخر من المكانت ذات الاختصاص يراه رجال القانون في منزلة وسطى بين الرخصة والحق إذ يرون أنه أدنى من الحق وأعلى من الرخصة ، وهو ما يسميه فقهاء الشريعة بحق التملك ، وذلك مثل حق الشفيع في تملك العقار المبيع المشفوع فيه ، وحق الشريك في الدين في تملك ما يوازي حصته مما استوفاه شريكه الآخر من الدين المشترك بينهما ، وحق الوارث في تملك التركة المستغرقة بالدين عند الحنفية ، ولم يكن هذا النوع من الحقوق حقا عند فقهاء الفقه الوضعي ؛ لأنه ليس بذى قيمة مالية بدليل عدم جواز التصرف فيه بقله إلى شخص آخر ، وعلى الجملة لا يرى فيه خصائص المال .

على أنه ينبغي أن نشير هنا إلى ما ذهب إليه بعض الفقهاء ، مثل «جوسران» وهو أن للحق وظيفة اجتماعية لم يكن وجوده وشرعه إلا لتأديتها ، وعليه إذا ما استعمل الحق مجرد الإضرار بغير صاحبه أو لتحقيق غرض غير مشروع فإنه لا يكون في هذه الحال حقا . وهذا ما يتتسق مع ما للنظر إلى الحق على أنه صفة قانونية تستلزم واجبات معينة إذ إن ذلك يستوجب على صاحبه دائما عدم التعسف في استعماله . وأنه ليس إلا أحد طرفي علاقة قانونية يتولد عنها التزامات بالنسبة إليه ، كما يتولد عنها حقوق يتطلبها من غيره .

والشريعة الإسلامية لا تذكر هذا النظر ولا هذا التعريف بل تقره وتوثقه، وتعريف الحق بأنه مصلحة ذات قيمة مالية يحميها القانون ينطبق تمام الانطباق على عدد عديد من الحقوق والمصالح المقومة في الشريعة الإسلامية التي تحميها الشريعة لصاحبها وتسمى فيها باسم الحق في تعبيارات الفقهاء المسلمين وفي بيانهم، كحق المستأجر في الانتفاع بالعين المستأجرة، وحق المالك في الانتفاع بما يملك، وحق الموصي له في الانتفاع بالمرصى به وغير ذلك من الحقوق التي تقرها الشريعة وتحميها وتطلق عليها اسم الحق.

وكذلك تعريفه بأنه رابطة قانونية بمقتضاها يخول القانون شخصا من الأشخاص على سبيل الاستئثار التسلط على شيء أو اقتضاء أداء معين من شخص آخر. أو تعريفه بأنه صلة بين طرفين تتطوى على مصلحة يحميها الشارع ليس إلا بياناً أشير فيه إلى معنى الحق ومصدره.

ومن المعلوم أن الروابط الشرعية التي تنشأ عنها الحقوق هي موضوع دراسة الشريعتين، ومن هذا يتبين أن الحق بالمعنى الذي ذهب إليه الفقه الوضعي لم يخرج عن إطارات الحق واستعمالاته في الفقه الإسلامي، وليس من فرق بين الفقهين في هذا سوى أن الفقه الوضعي قد قصر استعمال الحق في مجال الالتزام على هذا المعنى الذي يدل على اعتباره من لا اصطلاحا منه فيه، بينما أن الفقه الإسلامي لم يكن له هذا الاصطلاح واعتمد في استعماله اسم الحق وضعه اللغوي ودلالته العامة التي شرحتها من قبل فكان في الفقه الإسلامي أعم منه في الفقه الوضعي<sup>(١)</sup>.

## أنواع الحقوق :

**والحقوق أنواع : حقوق عامة : وحقوق خاصة<sup>(٢)</sup>.** والعاقة هي التي يحكمها القانون العام، نظراً لتعلقها بحق السيادة، ولذا تكون للفرد قبل الجماعة

(١) النظرية العامة للحق ، الدكتور شفيق شحاته في تعريفه للحق، وحق الملكية، للدكتور الصدقة.

(٢) ليس لفقهاء الشريعة مثل هذا التقسيم في الحق، بل يقسمونه تارة إلى حق الله تعالى وإلى حق للعبد وإلى حق يضاف إليهما ولكن اختصاصه بالله أقوى، ويعبرون عنه بما اجتمع فيه الحقان وكان حق الله فيه غالباً، وإلى حق يضاف إليهما ولكن اختصاصه بالعبد أظهر. ويعبرون عنه بما اجتمع فيه الحقان وكان حق العبد فيه غالباً، ويمثلون للأول بالإيمان وحرمة الزنى ونحوه مما شرعه الله لمصلحة عامة لا تخص عرضاً به، ويمثلون للثاني بحرمة مال إنسان على غيره ويدينه بما شرع لمصلحة خاصة ويمثلون للثالث بحق القيمة، =

لاباعتبارها شخصاً معنوياً، كحقه عليهم في حمايته أو للجماعة قبل الفرد، كحقها في تقييد نشاطه بما يحفظ الأمن، وقد تكون للهيئات العامة المختلفة التي تتكون

#### ويمثلون للربيع بالقصاص

ولادة يقسمونه إلى حق مجرد وحق غير مجرد

والحق مجرد عندهم ما كان غير متضمن في محله، ومعنى ذلك أنه لا يتربى على تعلقه بمحله أثر قائم لا يزول بالتنازل عنه، بل مرجعه إلى رغبة مالكه ومشيته إن رأى الخير في الانتفاع به انتفع والإترك دون أن يتربى على تركه أو التنازل عنه تغير في حكم محله، وذلك كحق المفعة فإنه في الحقيقة نوع من الولاية أعطيت للشفيع، وهي أن يملك العقار بعد أن يملك المشتري، ولملكية المشتري لهذا العقار قبل التنازل عن الشفعة هي بعيتها بعد التنازل عنها، وإنذا فلا تتعلق له بالبيع إلا على هذا الوجه ولا يرى للشفيع فيه حق مستقر يحد من تصرف المشتري فيه وانتفاعه به، فحاله بعد التنازل عن الشفعة هي حاله قبل التنازل عنها، وكذلك الحال في حق المرور بالنسبة للطريق، وحق الولاية على المال بالنسبة للمال وهكذا ...

وغير المجرد وهو ماله تعلق يجعله تعلق استقراره وذلك بأن يكون تعلقه أثر أو حكم قائم في محله يزول بالتنازل عنه، مثل حق القصاص فإنه يتعلق برقة القاتل ودمه، ومع قيامه وتعلقه يكون غير معصوم الدم بالنسبة لولي القصاص، وبالتنازل عن القصاص يصير معصوم الدم، وكذلك حق الاسترافق له أثر ظاهر في الواقع، فإذا اعتقه السيد زال هذا الأثر، وحق استمتاع الزوج بزوجته له في الزوجة أثر يسلبها بعض حريتها، فإذا زال بالطلاق رد إليها حريتها كاملة، وحق انتفاع الموصى له بالعين الموصى بمنفعتها فإن ملك الرقبة عند قيام هذا الحق ملوك مقيد بقيود روعي فيها حق الموصى له فلا يتصرف مالكها بالبيع مثلاً إلا للموصى له وبعد التنازل عنه ترتفع هذه القسوة، والحق بهذا المعنى لا يكون إلا مصلحة وقد تكون هذه المصلحة أمراً اعتبارياً لا وجود له إلا افتراضاً بفرض الشارع وحكمه، كحق الشفعة وحق الحضانة، وقد يكون أمراً ذا وجود خارجي ظاهر، كحق السكنى وحق المرور، ولكنها مصلحة أو منفعة لم يكن من المال ولم يجز بيعه استقلالاً، أما بيعه فيما يتعلق به من الأموال فجازت حقوق المرور وحق المسيل، ذلك ما يذهب إليه الحقيقة.

ويلاحظ أن ما كان من الحقوق غير مجرد صعب إسقاطه نظير مال عندهم، كحق القصاص وحق الانتفاع الثابت للموصى له في العين الموصى بمنفعتها فيجب دفع المال المبذول لصاحب الحق نظير إسقاطه ولكن لا على معنى المعاوضة بين الحق والمال المبذول ولكن على معنى بذلك المال لحمله على إسقاط الحق، كما يبذل المال من المدعى عليه للمدعى فداء عن اليدين إذا طلبها، وقال صاحب الكافي : إن جواز ذلك مبني على أن ملكية هذه الحقوق تشبه ملكية الأعيان أو ملكية المفعة بالعقد فجار لذلك أن تقوم بالعقد بين صاحب الحق ومن التزم له بالمال، كما جاز أن تقوم المفعة بعد الإجارة، ولم يحوز الحقيقة إسقاط الحقوق المجردة نظير مال، كحق الشفعة وحق الأجل في الدين لعدم استقرارها في محلها، وذلك بناء على أن بذلك المال في ذلك بعد رشوة وهي حرام.

وذهب بعض المالكية إلى أن الحق إن أطلق على حق أو على منفعة كان من المال وكان محلاً للمعاوضة وإن استعمل فيما أنهاه الشارع للناس من مصالح وكل الانتفاع بها أو التمسك بها أو تركها إلى رغبتهم لم يعد من المال، كحق الخيار وحق الحضانة وحق التطليق مما جعل مرجعه إلى إرادة صاحبه ومشيته سواء أجاز إسقاطه بالمال كحق الزوج في الاستمتاع بزوجته وحق الشفعة على إسقاطه لا عوضاً عن الحق نفسه إذ ليس له قيمة مالية يستحق عنها عوض مالي، وإن استعمل فيما يوفى بالمال وينزل إليه كان مالاً، كحق الدين وصلح حينئذ لأن يكون محلاً للتعامل.

منها الدولة لبعضها قبل بعضاً الآخر، كحق أية هيئة حكومية قبل هيئة أخرى في أن تتمكنها من أن تقوم ب مهمتها في محيط ولايتها، كما تكون لدولة قبل دولة أخرى مما لا ينظمه القانون الخاص، كحق دولة قبل دولة تجاورها في عدم الاعتداء على أمنها أو في عدم مجاوزة حدودها.

والخاصة : هي التي تكون للأفراد لبعضهم قبل بعضاً منهم الآخر ، وقد تكون بين الفرد والدولة باعتبارها شخصاً معنوياً، فهـى تقوم بين الأشخاص باعتبارهم أشخاصاً عاديين ويحكمها القانون الخاص .

### وتنقسم الحقوق الخاصة ثلاثة أقسام :

حقوق الشخصية ، وحقوق الأسرة ، والحقوق المدنية .

**الحقوق الشخصية :** تمثل في الحريات العامة التي كفلتها الدساتير لجميع الأفراد وطنين وأجانب على السواء ، كحرية التنقل وحرية الاجتماع وحرية الرأي وحـرمة المـسكن ، وهـى تلـازم الإـنسان من ولـادته إـلى وفـاته ، وانتـقادـها يـعد انتـقادـاً من الشـخصـية ، ويـتـمـتعـ بهاـ الفـردـ بـإـزاـءـ الدـولـةـ ، كـماـ يـتـمـتعـ بهاـ بـإـزاـءـ غـيرـهـ منـ الأـفـرادـ ، وـمـنـ ثـمـ تـسـمىـ حقوقـاً عـامـةـ أـيـضاًـ ، وـمـنـ ذـكـرـ يـرـىـ أـنـهـ تـنـظـمـ عـلـاقـةـ الشـخـصـ بـغـيرـهـ منـ النـاسـ وـعـلـاقـتـهـ بـالـدـولـةـ كـذـلـكـ فـيـ دـائـرـتـهـ الخـاصـةـ بـهـاـ . فإذا قـرـرـ الدـسـتـورـ أـنـ لـمـنـازـلـ حـرـمـةـ كـانـ مـنـ حـقـ الشـخـصـ أـنـ يـدـفعـ اـعـتـدـاءـ السـلـطـةـ العـامـةـ عـلـىـ مـسـكـنـهـ ، وـأـنـ يـمـتـعـ كـذـلـكـ اـعـتـدـاءـ غـيرـهـ مـنـ النـاسـ عـلـيـهـ إـذـاـ شـاءـ كـلـ مـنـهـمـ دـخـولـهـ بـغـيرـ مـبرـرـ قـانـونـيـ .

وهـذاـ النـوعـ مـنـ الـحـقـوقـ لـاـ يـقـومـ بـمـالـ وـلـاـ يـقـبـلـ التـعـامـلـ بـهـ أـوـ التـنـازـلـ عـنـهـ وـلـاـ نـقـلـهـ مـنـ شـخـصـ إـلـىـ آـخـرـ وـلـكـنـ الـأـعـتـدـاءـ عـلـيـهـ يـوـلدـ التـرـامـاـ بـالـتـعـوـيـضـ يـلتـزمـ بـهـ

---

اما الشافعية والحنابلة فيعدونه مالاً إن أراد به عن أو منفعة من منافع الأعيان. أما إذا أراد به غير ذلك فإنه قد يكون مالاً ، كحق الدين وقد لا يكون مالاً ، كحق الخضاعة .

هـذـاـ رـأـيـ فـقـهـاءـ الشـرـيـعـةـ فـيـ قـسـمـةـ الـحـقـ . أما رـجـالـ القـانـونـ فـقـدـ رـأـيـتـ أـنـهـ يـقـسـمـونـ الـحـقـ قـسـمـيـنـ : حـقـ مـالـيـ وـحـقـ غـيرـ مـالـيـ ، وـالـحـقـ مـالـيـ هـوـ الـحـقـ الشـخـصـيـ ، وـيـعـدـ عـنـهـمـ مـالـ ، كـماـ عـلـمـتـ أـنـ الـحـقـ الـمـعـنـوـيـ يـصـبـرـ مـالـيـاـ إـذـاـ صـارـ مـحـلاـ لـلـتـعـامـلـ وـقـامـ عـلـيـهـ نـظـامـ مـعـاـلـمـةـ مـالـيـةـ بـيـنـ الـأـفـرادـ ، وـأـسـاسـ ذـلـكـ هـوـ الـعـرـفـ كـمـاـ أـشـرـنـاـ إـلـىـ هـذـاـ .

---

المعتدى، عوضاً عن الحق المالي الذي ضاع بسبب الاعتداء ووقوع الضرر منه سواء أكان أدبياً أم مادياً.

أما حقوق الأسرة : فهو الحقوق التي تنظم العلاقات التي تنشأ عن رابطة الزوجية أو القرابة ، وهي الروابط بين الزوجين وبين ذوى القرابة بعضهم مع بعض . وهذه الروابط ليست ذات قيمة مالية وليست إلا سلطات لبعض أفراد الأسرة على بعضها الآخر ، كسلطة الوالد على أولاده ، والزوج على زوجه .

ويوجد من الحقوق التي تترتب على رابطة الزوجية أو القرابة ما يعد حقوقاً مالية، كحق النفقة وحق الإرث، ولمخالفة هذا النوع لسائر حقوق الأسرة في تقومه دونها عدٌّ من الحقوق المالية ولم يعتبر من حقوق الأسرة.

**أما الحقوق المالية :** فهى الحقوق التى تقوم بالمال<sup>(١)</sup> فيكون محلها مالاً أو مقوماً بالمال وتنظم العلاقات المالية بين الشخص وغيره وتميز عن سائر الحقوق

(١) المال في نظر القانون هو كل ما ينفع به وأمكن أن يكون ملهاً لحق من الحقوق الشخصية أو العينية أو كل ماله قيمة اقتصادية ومنه تألف الثروة، وثبتت المالية للأشياء إذا كانت ملوكه أو قابلة لأن تملك فما لا يقبل الملكية كالصحة والشرف والهوا في الجنو والماء في البحر والشمس والنجمون وغيرها من الأشياء لا يعد مالاً وإن كانت ضرورية أو نافعة في الحياة. ومن ذلك بتبين أن الشيء أعم من المال.

أما ما ينفع به أو يكون صالحًا لأن يستعمل به ويصلح أن يكون موضوعاً للحقوق فإنه يعد من المال وإن لم يكن ملوكاً فعلاً سواءً أكان مادةً أم كان معنى من المعنى، فالأسماك في البحار والفلزات في معادنها تعد من الأموال وإن لم يكن لها مالك، وذلك لصالحيتها لأن تكون ملوكةً ومتفعلاً بها، والابتكارات الفنية والعلمية والصناعية، كحق الملكية الفنية وحق الملكية الصناعية تعدّ أموالاً أيضاً بغيران العرف بالانتفاع بها وصالحيتها لأن تكون ملكاً لصاحبها وإن لم تكن مادةً، وعلى ذلك كان المال في عرف القانون متداولًا كل ما هو عنصر من عناصر الثروة، كالعقارات والمقدولات والديون والمنافع والحقوق وغير ذلك من الأشياء التي تصلح أن تكون موضوعاً لحق مال.

ومن رجال القانون من ذهب إلى أن المال ما كان ملوكاً وإن الشيء لا يعد مالاً إلا إذا دخل في ملك شخص من الأشخاص وعلى ذلك عرف المال بأنه ما امتلكه الإنسان فعلًا وأصبح جزءاً من ثروته، «شرح قانون الملكية العقارية لزهدى يكن، ص ٣»، وهذا خلاف مرده إلى الاصطلاح فيما يسمى مالاً.

والشيء في الحقيقة ليس إلا محلًا للحق المالي ، وليس هو ذات الحق سواء أكان الشيء مادياً أم غير مادي ، وذلك لما هو معروف من أن الحقوق مترابطة إما التزامات بين الأفراد إن كانت شخصية وإما سلطات تنصب على الأشياء إن كانت غير شخصية سواء أكانت عينية أم معنوية ، وهذا لا يتعارض مع ما سبقني بيانه من أن الحق المالي مما يطلق عليه اسم الشيء ، إذ هو شيء ي palpable إلى ذاته وإن كان محله شيئاً من الأشياء .

اما المال عند فقهاء الشريعة فهو اخص منه عند رجال القانون ذلك أنه عند الخفية ما امكن حيازته وإيجاره والانتفاع به انتفاعا عاديا جائزًا في غير حالات الضررورة، ولذا لا يكون المال عندهم إلا عينا =

من الأعياد - أى مادة لها حيز - ولا تعد المنافع ولا الحقوق عندهم من الأموال، وكان الدين فى نظرهم ليس بمال وإن قالوا إنه مال حكماً أى له حكم المال، وكذلك الميزة ليست بمال؛ إذ ليس الانتفاع بها جائزًا في غير حال الضرورة، وقالوا إن حبة الأرض أو حبة البر ليست بمال لأن الانتفاع بها إن حيث ليس عادي، وعلى ذلك لأن تكون الملكية الأدبية التي يقرها الفقه الوضعي من المال، وكذلك ما في معناها، كالملكية الصناعية، ومن تعريفهم له أيضاً قولهم إن المال ما يميل إليه الطبع وأمكن ادخاره لوقت الحاجة ولا يكاد يختلف عن سابقه ذلك رأى الحقيقة في المال، وخالفهم جمهور الفقهاء من الملكية والشائعة والخاتمة فلم يشترطوا في المال أن يكون مادة يمكن حيازتها حيارة حسية بل اكتفوا بأن يكون في مكنة صاحبه التسلط عليه ومنعه عن غيره ولو بحيازة مصدره. ولذا كانت المنافع عندهم أموالاً، لأنها تمنع بحيازتها مصادرها ويتحقق الانتفاع بالاستيلاء على تلك المصادر، ولذا فإن المال قد يكون عيناً وقد يكون غير عين كالمنافع، وقالوا إن من الحقوق أيضاً ما يعد مالاً إذا ما جرى التعامل به وأصبح ذا قيمة مالية؛ لأنه لا يعود أن يعد من المنافع، وإذا ما وقفت عدا ذلك كان المال في الفقه الوضعي أعم وأشمل منه في الشريعة. فنشاط الإنسان في عمله وفي حياته الاقتصادية يعد ذا قيمة مالية في الفقه الوضعي، ومن ثم عُد مالاً فيه، ولا يتناوله اسم المال في الشريعة عند الحقيقة.

ومن الفقهاء من صرخ بأن المالية ليست إلا صفة للأشياء، بناءً على تحول الناس واتخاذهم إياها مالاً ومحلاً لتعاملهم، وذلك لا يكون إلا إذا دعوه حاجتهم إلى ذلك فنالت إليه طباعهم وكان في الإمكان التسلط عليه والاستئثار به ومنعه من الناس، وليس يلزم لذلك أن يكون مادة تدخل لوقت الحاجة بل يكفي أن يكون الحصول عليها ميسوراً عند الحاجة إليه غير متعدراً وذلك متحقق في المنافع وفي كثير من الحقوق فإذا ما تحقق ذلك فيها عُدت من الأموال بناءً على عرف الناس وتعاملهم، وهذا رأى وجيه يتفق مع ما صار إليه التعامل في هذا العصر، إذ قد انتهى الأمر فيه إلى اعتبار ذلك الورق المسمى «بابلنك نوت» مالاً حل محل التقدّم ذهبية وفضية، فإذا ما انتهينا إلى هذا الرأي بناءً على أن العرف في الشريعة له اعتباره ما دام أنه لا يعارض نصاً ولا يتصادم مع أصل من أصول الدين رأينا أن الخلاف بين الفقهين أن معنى المال يتلاشى أو يكاد.

وفي هذا المقام يحسن أن نوضح الصلة بين المال والشيء، والعين والمنفعة والحق؛ نظراً لاستعمال الفقهاء هذه الأسماء وتعرضهم لها عند بيان معنى المال والكلام عن المالية حتى يتتجنب الالتباس بينها وتتصحّح معانٰها، وقد ذكرنا فيما سبق معنى المال والحق في الفقهين وبينما ما بينهما من خلاف فيهما.

أما الشيء، فقد ذكر في المصباح أنه عبارة عن كل موجود حساً، كال أجسام أو حكماً، كالآقوال ، إذ لا وجود للأقوال إلا عند سماعها. ومن العلماء من ذهب إلى أن الشيء هو كل ما يصح أن يعلم ويخبر عنه، وعلى ذلك يطلق على الموجود وعلى المعلوم وهو بهذا المعنى أعم من سابقه إذ إنه يتناول ما لا وجود له حكماً. ومن العلماء من ذهب إلى أنه لا يطلق على الموجود حساً، وعلى أيّة حال، فإنه يكون أعم من المال في جميع إطلاقاته.

ويستعمل رجال القانون اسم الشيء في كل مالاً بعد شخصاً مما له كيان مستقل مادي يجعله صالحًا لأن يكون محلاً لحقوق الأشخاص، فأجزاء الجسم وأعضاؤه ما دامت غير منفصلة عنه لا تعد من الأشياء ولكن إذا انفصلت عنه وأصبح لها كيان مستقل ذاتيًّا يمكن أن تعد من الأشياء، وبهذا يقتضي هذا البيان أن الشيء لا يكون إلا مادياً، وهذا اصطلاح لم يكتب له الدوام فقد اتسع بعض الشيء حتى صار يطلق اسم الشيء في كل ماله كيان ذاتيًّا مستقل سواءً أكان مادياً يدرك بالحس أم معنوياً لا يدرك إلا بالشعور كأفكار المؤلفين وابتكارات المخترعين وغير ذلك من الحقوق المعنوية وعلى هذا يكون أعم من العين كما سيتبين مما يأتي «حسن كبيرة، ص ١٠١، من المدخل» وهذا الإطلاق أخص في المعنى من الإطلاق الأول المقصود من المصباح لعدم صلاحيته لإطلاقه على الأشخاص.

الآخرى بأنها تقبل التنازل كما تقبل الانتقال من شخص إلى آخر، فصلحت لأن تكون محلاً للتعامل، وأمكن لذلك الحجز عليها إذا لم يمنع من ذلك كله قانون، ومن هذه الحقوق يتكون العنصر الإيجابى للذمة وقد يكون محلها مادة وقد يكون غير مادة.

وهي إما حقوق عينية، وإما حقوق شخصية، وإما حقوق معنوية :

**الحقوق الشخصية :** هي الالتزامات التي تقوم بين الأفراد، وهي عبارة عن الحقوق التي تقوم بين شخصين معينين أو أكثر، ومحلها قيام المدين بعمل إيجابى أو سلبى مطلوب منه، مثل إقامة بناء أو نقل بضاعة أو امتياز عن إقامة حائط أو رفعه، ومن هذا النوع قيام الملك بتنقل ملكية شيء إلى غيره، كما في العقود الناقلة للملكية.

اما اسم العين فإنه لا يطلق إلا على ماله وجود حسى (مستقل) من كل ماله حيز من الفراغ، كالجسام، وعلى ذلك فهو أعم من المال وأخص من الشيء إذا رأينا المعنى الأخير إذ يطلق على الأشخاص ولا يطلق عليها اسم الشيء، وكذلك إذا رأينا المعنى الأول المتعلق من المصباح إذ إن الشيء يطلق على الموجود حكماً كالأقوال ولا يطلق عليها اسم عين، أما إذا رأينا المعنى الثاني فإن الصلة بينهما تكون العموم والخصوص المطلق إذ يطلق الشيء على ما ليس عيناً كأفكار المؤلفين واختراعات المخترعين في حين أن كل عين شيء، وللملكية استعمال في العين فيريدون بالعين الذهب والفضة وهو معنى لغوى لهذه الكلمة.

واما المنفعة فهي اسم من النفع ضد الضرر، والنفع هو الخير من كل ما يتوصل به الإنسان إلى مطلوبه، ولا يستعمل الفقهاء هذا الاسم في الفقهين إلا فيما يطلب من الأعيان أو الأعمال في سد الحاجات وكسب الطيبات من الرغبات والملذات. ومن ثم كانت المنفعة صفة من الصفات التي ليس لها قيام في ذاتها ولكنها تقوم بغيرها مما يستعان به في الوصول إلى الخير عيناً كان أم عملاً من الأعمال. وقد جاء في هذا المعنى قوله تعالى : **﴿فَلَمْ تَنْتَفِعُمْ أَرْحَامُكُمْ وَلَا أَوْلَادُكُمْ﴾** وجاء في بعض الآثار : لن ينفعك إلا عملك، ويلاحظ أن النفع أو المنفعة عندما يكون من عمل الأعيان فإنه يكون قد صدر من صاحب العمل وهو عين من الأعيان؛ ولذا كان من الممكن أن تقتصر المنافع على الأعيان واعتبارها صفة لا تقوم إلا بها ولا تعد إلا من عوارضها وذلك مثل السكنى يطلب من الدور والركوب يطلب من الدواب والسيارات والليس يطلب من الكتاب القراءة تطلب من الكتب وهكذا.

والمนาفع لا تعد من الأموال عند الحقيقة بناء على ما بینا من قبل ولا يكون لها قيمة إلا في عقود الإجراء وما في معناها، أما عند غير الحقيقة فقد ذكرنا أنها تعد من الأموال، وقد بینا فيما تقدم أن كل ما جعل محلاً للتعامل والمعاوضة عدد من المال وما لم يجعل محلاً لذلك لا يعد منه فضل الأشجار والجدر والاستظلال بها لم يتحذه الناس محلاً للتعامل فلم يكن معدوداً من المال ولم يكن له قيمة مالية وعلى هذا كان من المนาفع ما يعد مالاً كالسكنى والركوب والخدمة وإصلاح الآلات وكان منها ما لا يعد مالاً كالانتفاع بضوء الشمس ودفئها وبهاء الجو والاستئناس بجوار الجار ونحو ذلك، هذا ولم تخرج المانافع عن أن تعد من الأشياء ، لما لها من وجود ظاهر الآخر ولكنها لا تعد من الأعيان كما بینا.

**والحق الشخصى :** بحسب طبيعته سلطة أو ولاية ثبت لشخص على شخص آخر ويسمى صاحبها بالدائى، ويسمى الشخص الآخر بالمددين، وهذه السلطة تجعل للدائى حق مطالبة المدين بإعطاء شيء أو بعمل شيء أو بالامتناع عن شيء، ومن ثم لم يكن لصاحب الحق الشخصى أن يباشره ويستوفيه إلا بواسطة المدين، ولذا كان له ثلاثة عناصر : صاحب الحق ومحل الحق ومن عليه الحق.

**أما الحقوق المعنوية :** فهى التى ترد وتنصب على أشياء معنوية لا تدرك بحسنة من الحواس وإنما تدرك بالعقل والفكر؛ كالأفكار والاختراعات، ولذا كان الحق المعنوى سلطة على شيء غير مادى هو ثمرة فكر صاحب الحق أو خياله أو نشاطه؛ كحق المؤلف فيما ابتدعه من أفكار علمية وحق الفنان في مبتكراته الفنية، وحق المخترع في مخترعاته الصناعية وهكذا.

وهذا الحق يعد فرعاً خاص من الملكية، إذ إنه كما تقدم عبارة عن سلطة تنصب على شيء ويخلو صاحبه حق الاستغلال والتصرف، وإن كان بحكم طبيعته لا يقبل الاستئثار ولا يصح أن يكون مؤبداً ويرى أن محله غير مادى.

**أما الحقوق العينية :** فهى تلك الحقوق التى تنصب على شيء معين بالذات والشخص . والأصل فيها أن صاحبها يستطيع أن يباشرها بدون وساطة أحد. ولذا لا يرى لها إلا عنصراً؛ صاحب الحق ومحل الحق، وبهذا تميز الحقوق العينية من الحقوق الشخصية كل التمييز . فمحل الحق العيني هو الشيء الذى يكون لصاحب الحق أن يستعمله أو يستغله أو يتصرف فيه. أما محل الحق الشخصى فهو كما سبق بيانه عمل يقوم به الملزم أو الطرف الآخر في العلاقة القانونية، وليس لتنوع الأعمال نهاية، وإن أمكن قسمتها قسمين؛ أعمال إيجابية، كإفادة بناء وأعمال سلبية، كالامتناع عن تعلية بحدار ونحو ذلك.

أما الحقوق العينية فهي حقوق محصورة بمقتضى القانون وفي الزيادة ما نص عليه منها في القانون خلاف بين رجال القانون، فمنهم من يرى وجوب الوقوف عندما جاء به القانون، ومنهم من يرى جواز إحداث حقوق جديدة لم ترد في القانون.

**وأهم الحقوق العينية :** هو حق الملكية الذى سندرسه في هذا الكتاب.

وما سبق يتبيّن أن الفرق بين هذين النوعين من الحقوق يظهر في ناحيتين :  
أولاًهما : أن الحق العيني بجميع أنواعه سلطة يختلف مداها ومقتضاه  
باختلاف طبيعة الحق ، وتنصب مباشرة على عين معينة بالذات دون حاجة إلى  
توسيط شخص آخر ، في حين أن الحق الشخصي ليس إلا رابطة أو التزاماً قائماً  
بين طرفين .

ثانيتهما : أن محل الحق العيني مال معين مادي ، ومحل الحق الشخصي فعل  
خارجي أو فعل نفسي ، أي امتناع عن عمل ، يمكن تقويم كل منهما بالمال ، ومن  
هنا كان الأصل في الحق العيني الأصلي أن يكون دائماً غير مؤقت بمنتهى ، لأنه  
متصل بعين معينة لا صدق بها باق ببقائها . أما الحق الشخصي فعلى خلاف ذلك إذ  
إن وضعه وتعلقه بمحله يتضمن أن يكون مؤقتاً ، لأنه متصل بالأشخاص وأفعالهم ،  
ووجودهم مؤقت .

هذه الكلمة مجملة في بيان الحق وأنواعه لدى فقهاء القانون ، وإن لم يرى أن  
قسمته هذه القسمة لم تخرج عن أن تكون قسمة مستمدّة من طبيعته ووضعه ،  
وكانت لذلك قسمة ببيانية تكشف عن حقيقة الحق وأوصافه وخصائصه ، وكانت  
لذلك بناءً عن الخلاف فيها ، وليس يسع أي باحث أو فقيه إلا التسلّيم بها وبأن  
الحق في واقعه وحقيقة يتبع هذه الأنواع سواء أجعل هذا التقسيم محلاً للبحث  
والبيان والتدوين أم لا ، ومن ثم فإن الفقه الإسلامي لا ينكر لهذه القسمة وإن لم  
يول لها عنابة أو جبت الإشارة إليها فيه .

وإذا كان الفقه الإسلامي لم يشر إلى هذه الأنواع ، ولم يعرض لهذه القسمة  
فإنه مع ذلك قد عرف هذه الأنواع بأسماء أخرى ، ولم يغفل بيان أحكامها غير  
مجموعة تحت عنوان واحد في مواضع متفرقة حيث عرض لبيان أسبابها ، وكان له  
في الحق قسمة أخرى نظر فيها ، أي ما للحق من ارتباط بما يعني به من حيث إنه  
شريعة وضفت لتنظيم الصلات بين العبد وربه ، وبين العبد وأمثاله من الناس ،  
فقسم الحق إلى حق لله وحق للعبد وحق مشترك بينهما وغير ذلك من القسمات  
الخاصة به الكاشفة عن جوانب أخرى من جوانب الحق لم يعن الفقه الوضعي  
بها ، لعدم حاجته إليها .

## **خصائص الحق العيني :**

للحق العيني خاصستان يتمتع بهما صاحبه دون صاحب الحق الشخصى . ومردهما إلى ما بين الحتين من اختلاف فى مضمون كل منهما .

**أولاًهما- حق التتبع :** وذلك ما يستلزم مضمونه فإنه إذ كان سلطة لصاحب تنصب مباشرة على شيء معين بالذات غير متوقفة على وساطة شخص آخر ولا مقتدية بإرادته فإن هذه السلطة تثبت عليه لصاحبها فى أي يد كان ذلك الشىء . وتبعد أين كان وتقوم عليه ضد كل من يحوزه .

وهذا ما لا وجود له فى الحق الشخصى إذ إن مضمونه مطالبة مدين بعمل ولا ينصلب على شيء مملوك للمدين ولا يتعلق إلا بذمته وهى لازمة له . ومن ثم لا يستطيع صاحبه أن يتبع بناء على مقتضاه ما يتصرف فيه المدين من أمواله فيخرجه من يده إلى يد أخرى .

**ثانيتهما- حق الأولوية :** ذلك أن طبيعته باعتباره سلطة تنصب مباشرة على شيء معين بالذات أن يكون صاحبه فى مأمن من مزاحمة الدائنين أصحاب الحقوق الشخصية فى حدود مضمون حقه . وذلك حين يطلبون وفاء حقوقهم من ذلك الشيء أو من ثمنه ، وهذا لأن حقه لازم للشيء المنصب عليه لاصق به ، فلا يتزع منه ومن ثم يتقدم صاحب الحق العيني بحقه عليهم ، فالمرتدين يتقدم على غيره من الدائنين فى الوفاء ، لأنه صاحب حق عينى على العين المرهونة التى يراد منها الوفاء .

هذا وليس لصاحب الحق الشخصى أفضلية على غيره من أصحاب الحقوق الشخصية فى الوفاء فهم جمياً سواءً مما اختلفت أوقات نشوء حقوقهم .

والفقه الإسلامي يعرف هاتين الخصائصين لبعض الحقوق ، فلم يملك العين فيه أن يتبعها حيث توجد وفي يد أي حائز لها؛ وذلك لتعلق حقه بها وهو ملكه لها فيدعها ويخاصم كل من له يد عليها ويطلب تسليمها إليه . أما الدائن فليس يتعلق دينه إلا بذمته مدينه ، ومن ثم لم يكن له أن يتبع عيناً لمدينه أخرجها من يده إلى يد شخص آخر بعد تملكه إذ ليس لحقه تعلق بها ، وكذلك للمرتدين فى الفقه

الإسلامى حق الأولوية بالنسبة للدائنين الآخرين على الوضع الذى شرحتناه آنفا  
بالنسبة إلى الفقه الوضعي؛ وذلك لتعلق حقه بالعين المرهونة. ولستا الآن بقصد  
دراسة الحق وأنواعه وبيان أحکامه حتى نتصدى لبيان هاتين الخاصتين في الفقه  
الإسلامي، ولم تثبت من أصحاب الحقوق، وإنما أردنا فقط أن تنبه إلى وجود  
اتفاق بين الفقهين في الجملة من حيث ثبوت هاتين الخاصتين لبعض الحقوق دون  
بعضها الآخر في الفقه الإسلامي وإن لم يسم ما تثبت له حقاً عيناً وما لم تثبت له  
حقاً شخصياً.

## ٥١٦ حق الملكية<sup>(١)</sup> - الملك



علمنا فيما سبق أن من الأشياء ما تثبت له صفة المالية فيعد مالاً، ومنها مالاً تثبت له هذه الصفة، وعرفنا أن هذه الصفة إنما تثبت للشيء بتمويل الناس له واتخاذهم إياه مالاً يتعاملون به، وليس يتحقق ذلك إلا إذا تحققت فيه حيارة واحتياط، لأن ذلك ما يقوم عليه التعامل والتمول، فما حيز منه كان مملوكاً، وما لم يحزر منه كان مالاً مباحاً غير مملوك؛ لأن أساس الملك الاختصاص والمنع والمعاملة. والمباح لا يتصور فيه التعامل بين الناس؛ لأنه للجميع فلا يمنع ولا يعطي، وهذه الحيارة أو هذا الاختصاص هو ما انتهى الأمر فيه إلى أن عبر عنه بالملك أو بالملكية في لسان الفقهاء من الباحثين في الفقه الإسلامي والفقه الوضعي، فكانت الملكية أو الملك إنما لهذه الحيارة أو لهذا الاختصاص في التعبير العام، وكان من آثار ذلك اتجاه الفقهاء والقانونيين إلى التعريف بالملك والملكية وتحديد دلالته ليكون ظاهر المعنى بين الحدود لا يتبسّب بغيره بما له به شبه.

وفي بيان ذلك اختلف نظر فقهاء الشريعة، فمنهم من نظر إلى واقع هذا المعنى ومشتئه، ومنهم من نظر إليه وصفاً أو حكمأً أقره الشارع، ورتب عليه آثاراً ونتائج تلزمه ولا تختلف عنه، وجعل له مع ذلك صفة الإلزام فكان على الناس أن يسلموا به وألا يقفوا منه موقف المعارضة، وذلك ما استوجب له الإقرار من الشارع أو الوجود في نظر الشارع فضلاً عن وجود الواقع.

فمن نظر إليه من الفقهاء النظرة الأولى عرفه، بأنه الاختصاص الحاجز، ومن هؤلاء القدسى في كتابه الحاوى: إذ عرف الملك، بأنه الاختصاص الحاجز، ومعنى

(١) الملكية مصدر صناعي منسوب إلى الملك بكسر فسكون، وقد ورد الملك مثلث الميم ولكن شاع استعماله مكسور الميم ومستوحها في ملك الأشياء، وشاع استعماله باسم الميم في الولاية العامة، أي «السلطة العامة للسلطان»، فقليل في هذا الاستعمال ملكت على الناس أمرهم ملكاً بالضم، واستعمال اسم الملكية في لسان رجال القانون أريد به الدلالة على معنى خاص ينبع عن الصلة بين الإنسان والمال، وبطليقون عليها اسم حق الملكية، بينما أن هذا الاسم لا يكاد يستعمل في الفقه الإسلامي إذ يستعملون كثيراً اسم الملك.

ذلك أن ملك الشيء هو الاختصاص به اختصاصا يمنع غير مالكه من الانتفاع به أو التصرف فيه إلا عن طريق مالكه بتوكييل منه مثلا، أو عن طريق الشارع بإقامته نائبا عنه، فكان مالكه القدرة التي يمنع بها غيره من التصرف فيه والانتفاع به إلا عن طريقه.

وتعريف الملك بذلك يجعله متتناولا لملك الأعيان، وملك الملاعف، سواء أعلنت من المال أم لا. ولملك الحقوق على اختلاف أنواعها، سواء كانت حقوقا مالية أم كانت غير مالية متى تتحقق فيها اختصاصها بشخص الاختصاص يتحول له القدرة على أن يحجز غيره ويمنعه من أن يكون له بها انتفاع، أو يكون له فيها تصرف نافذ. فجميع ما يختص به الإنسان من حقوق على هذا الوضع من الاختصاص يعد ملوكا له، وبعد هو مالكا لها وإن لم يعد من المال، وعلى ذلك بعد حق الشفعة ملوكا أو ملوكا للشفيع، حق المستأجر في عمل الأجير ملوكا للمستأجر، وحق الدين ملوكا للدائن، حق الاستمتعان بالزوجة ملوكا للزوج، حق السكتي في الدور الموقوفة على طلبة العلم ملوكا لطالب العلم. بل إنه على هذا التعريف يتناول ما ثبت للإنسان من حقه بطريق الإباحة إذا ما ثبت له على وجه الاختصاص به، حق السكتي في حجرة صغيرة خاصة من رباط أسيحت لمرابط معين مدة من الزمن، وذلك ما يعد نصرا في التعريف بالملك، إذ قد اتفقت كلمة الفقهاء على أن الإباحة خلاف الملك ولا يسمى البايج له مالكا، ولا يعد الاختصاص بالمنفعة ملوكا إلا إذا ثبت بسبب من الأسباب التي تقيد الملك.

وفي رأيي أنه إذا نظرنا إلى ما تدل عليه الكلمة الاختصاص من معنى التسلط والاستبداد الذي يقضى إلا يكون لأحد غير صاحبه تدخل فيه بالإنهاء، والذي يجعل متعلقها صفة لازمة لصاحبها، وإلى أن حق البايج له رهن ثبوته بإرادة المخول له إنهاؤه إذا أراد - إذا نظرنا لهذا النظر - سلم التعريف من هذه الناحية، ولكن فساده يرى في ناحية أخرى، إذ لا يتناول الملك غير اللازم، كالمملوك الثابت بالإعارة فإنه ملك لا يتحقق فيه الاختصاص الحاجز إذ لا يستطيع المستعير منع العبر من أن يتدخل بانتفاع أو بإنهاء، وعلى ذلك لا يعد المستعير مالكا للمنفعة الثابتة له بعد العارية، في حين أن كثيرا من الفقهاء بعد المستعير مالكا، ويعطى عقد العارية سببا لملك المنفعة، وليس يبعيد أن من ذهب من الفقهاء كالكرتخي من الحقيقة وغيره

من الشافعية والحنابلة إلى أن عقد العارية لا يفيد ملكا وإنما يفيد إباحة قد لاحظ هذا المعنى . ذلك ما قد يؤخذ على تعريف القدسى فى حاویه .

ومن نظر إليه النظرة الثانية :

منهم من عرفه بأنه حكم شرعى أو وصف شرعى مقدر فى العين أو فى المنفعة يقتضى تكين من يضاف إليه من الانتفاع بالملوك ومن المعاوضة عنه<sup>(١)</sup> .

ومنهم من عرفه بأنه يمكن الإنسان شرعاً بنفسه أو بناته من الانتفاع بالعين أو بالمنفعة ومن أخذ العوض عنهما<sup>(٢)</sup> . ومنهم من عرفه بأنه اتصال شرعى بين الإنسان والشىء يطلق تصرفه فيه ويمنع من تصرف غيره فيه<sup>(٣)</sup> .

وكذلك عرفه الكمال بن الهمام : بأنه القدرة الشرعية على التصرف ابتداء إلا لمانع<sup>(٤)</sup> - وعرفه غير هؤلاء بما لا يختلف عن ذلك .

وفي جميع هذه التعريفات يوصف الملك بأنه حكم شرعى أو وصف شرعى أو قدرة شرعية . وأساس ذلك ما يراه الفقهاء من أن الحقوق كلها ومنها حق الملكية أو الملك حقوق شرعية أثبتتها الشارع لأربابها ، وليس يترتب عليها من الآثار والأحكام إلا ما رتبه الشارع عليها .

وليس الأمر فى الملك بناء على هذه النظرة الثانية إلا أنه حكم شرعى لا يكون له وجود إلا حيث يقر الشارع وجوده ، ولا يترتب عليه من الآثار حيئذ إلا ما رتبه الشارع عليه ، وليس صفة ناشئة عن طبيعة الأشياء وذواتها ، ولا عن اصطلاح للناس فيه ، ولا ترتيبة لتعارفهم عليه .

وفي وصف الملك بهذه الصفات المقدمة ، «صفة شرعية - حكم شرعى - قدرة شرعية» ما يجعله صالحًا ومهيئاً لأن يقىد بما تقتضى به الأحكام والدلائل الشرعية من القيود ، فيقييد بما يقتضيه الاستحسان والقياس والعرف والمصلحة ؛ لأنه إذا كان منحة أو حقاً مصدره الشارع كان إليه تحديده وتوجيهه الوجهة التي قصد

(١) الفروق للقرافي : الفرق / ١٨٠ جد ٣ ، ص ٢٠٨ .

(٢) تهذيب الفروق : الفرق / ١٨٠ جد ٣ ، ص ٢٣٢ .

(٣) تعريف صدر الشريعة في شرح الوقاية .

(٤) فتح القيدير في أول كتاب البيع .

إليها الشارع من شرعيه، وقد شرعه مصلحة للناس، ومصدراً لمعيشة راضية يتمتعون بخيراتها وينعمون بثمراتها، وذلك ما يؤيد ما انتهى إليه أخيراً رأى الباحثين الاجتماعيين والاقتصاديين في هذا العصر من أنه وظيفة اجتماعية يقوم بها أحد أفراد المجتمع، لحق ذاتي لصاحب له فيه التصرف المطلق والانتفاع المطلق، وذلك ما نعرض لبيانه فيما يأتى :

هذا، وقد جاء في التعريفين الثاني والثالث النص على العين والمنفعة دون ذكر الحقوق، وبذلك لم يتناولاً جميع الحقوق، إذ من الحقوق ما يعد من المنافع فيتناوله التعريفان، ومنها ما لا يعد من منافع الأعيان، كحق الحضانة، وحق الضم وحق الولاية، وهذا ما لا يتناوله التعريفان؛ لأن المنفعة التي جاء ذكرها فيهما هي ما يطلب من الأعيان. وهذا النوع من الحقوق لا يعد من منافع الأعيان، كما لا يعد منفعة لصاحبها، بل هو إلى الواجب عليه والتوكيل له أقرب منه إلى المنفعة، وعليه لا يكون هذا النوع من الحقوق، مما يقبل الملك بالمعنى الذي جاء في التعريفين المذكورين، في حين أن الملك قد عرف بما يتناول الحقوق جميعها دون تفرقة بين حق وآخر، كما في التعريف الأول المنقول عن الحاوي، للقدسى، إذ يتناول كل حق اختص به صاحبه اختصاصاً حاجزاً.

كذلك يلاحظ أنه قد نص في التعريفين المذكورين آنفاً على الانتفاع والمعاوضة فقط، ونص في التعريف الرابع على التصرف فقط ولم ينص فيه على الانتفاع فقيل فيه : إنه القدرة الشرعية على التصرف ابتداء إلا لمانع، أي القدرة على التصرف التي ثبتت للإنسان ثبوتاً مبتدأً أصلياً غير مستمدّة من أحد إلا لمانع يمنع من ثبوتها، كالجنون.

والملك فيما يرى يخول صاحبه أن يتتفع دائماً ولو ببدل المنفعة.

وأن يتصرف إلا لمانع. والانتفاع بمعناه العام يشمل جميع أنواعه من الاستعمال والاستغلال، ويشمل كذلك التصرف؛ لأنه لا يعدو أن يكون ضرباً من الانتفاع، فهل يلزم لثبت الملك وتحقيقه اجتماع هذه الأمور كلها، ولا يكفي ثبوته تحقق أحدها ، كأن يثبت الانتفاع فقط ، كما يرى في بعض الحقوق مثل حق تمنع الزوج بزوجته حق الشفعة وحق الارتفاع عند من يرى عدم جواز التصرف فيه حق التملك ونحو ذلك؟ إن الذي يبدو من استعمال الفقهاء اسم الملك أنه يكفي

في ثبوته وإطلاقه تحقيق أحدهما، ولا يجب لذلك اجتماعها، على أن ثبوت التصرف يستلزم بطريق الاستقراء ثبوت الانتفاع، فكل ما يجوز فيه التصرف محل الانتفاع، ولذا يكفي في تعريف الملك أن ينص عليه وحده، كما فعل الكمال بن الهمام. أما ثبوت الانتفاع فلا يلزم من ثبوته ثبوت التصرف، كا يرى في كثير من الحقوق التي يتفع بها، حق الحضانة، حق الشفعة وحق الارتفاق ونحوها من الحقوق التي يختص بها صاحبها اختصاصاً يخوله منع غيره، وهي لهذا الاختصاص تعد مملوكة له بناء على التعريف الأول المنقول عن القدسى.

من هذا يبدو ما في هذه التعريفات من اختلاف. فتعريف القدسى يجعل كل اختصاص مانع ملكاً سواء أكان معه قدرة على التصرف أم لا. وهو بهذا يعم الأعيان والمنافع والحقوق إذا ما ثبت فيها هذا الاختصاص، وتعريف الكمال يخرج منه جميع الحقوق التي لا يرى لصاحبها قدرة على التصرف فيها ويقتصره على ما يجوز فيه التصرف، في حين أن من الحقوق ما يختص بصاحبه وليس لصاحبه أن يتصرف فيه، ويعبر الفقهاء في جانبه بأنه مملوك له، مراعاة لذلك الاختصاص، ولما فيه من القدرة على الانتفاع، وذلك حق الشفعة وحق الخيار.

وتعريف الملك بالتعريفين الثاني والثالث يقتضي أنه لابد في ثبوت الملك من ثبوت الانتفاع والتتمكن من المعاوضة أي التصرف، وعلى هذا لا يتناول بعض الحقوق، مثل حق استمتاع الزوج حق الارتفاق عند من يرى عدم جواز المعاوضة عنه.

وعليه يكون تعريف القدسى أعم وأشمل وأقرب إلى أن يكون متسقاً مع استعمال الفقهاء لاسم الملك ومع مختلف الأحكام الفقهية.

ومن تعريفات الفقهاء استمد «قدرى باشا» تعريف الملك في المادة (١١) من كتابه «مرشد الحيران» ونصها :

«الملك النام من شأنه أن يتصرف به المالك تصرفًا مطلقاً فيما يملكه عيناً ومنفعة واستغلالاً، فيتفع بالعين المملوكة وبعنتها وثمارها ونتائجها، ويتصرف في عينها بجميع التصرفات الجائزة».

## **ملك المنفعة :**

اقتصر «قدري باشا» في المادة (١١) على بيان الملكية التي تتعلق بالعين ومنفعتها، وعبر عنها بالملك التام، وذكر أنه يخول صاحبه الانتفاع والاستغلال والتصريف الجائز، ومؤدى ذلك أن لصاحب هذه المكتنات ما دام لم يمنع منها مانع. ثم ذكر في المادة (١٤) أن منافع الأعيان وحدها صالحة لأن تملك إذ جاء نصها كالتالي :

يصح أن تملك منافع الأعيان دون رقبتها سواء أكانت عقاراً أم منقولاً، ومؤدى ذلك أن هذا الملك ليس بالملك التام الذي بينه في المادة (١١) بل هو نوع آخر من الملك سماه بعض الكاتبين بالملك الناقص، ولم يبين قدري باشا ما يخوله هذا النوع من الملك لصاحب، أيخول له الانتفاع والاستغلال والتصريف جمیعاً أم يخول له بعض ذلك؟ .

والمعلوم أن من ملك منفعة عين بالوصية أو بالوقف قد يكون ملكه إياها شاملة للاستعمال والاستغلال، كما إذا أوصى لإنسان بمنافع دار يتتفع بها كما يشاء وعلى أي وجه أراد سكناً وإسكاناً، أووقفت عليه دار، ليتتفع بها على هذا الوجه، فإن ملك المنفعة في هذه الحال يخول صاحبه أن يتتفع بها استعملاً واستغلالاً، فله أن يسكن الدار بنفسه، وأن يتتفع بها بواسطة غيره فيؤجرها أو يعيرها، غير أن الإعارة والإجارة في حال الوقف إنما تكون من الناظر عليه، لأن الولاية له لا للمستحق إلا إذا كان له النظر أيضاً. وإجارتها وإعارتها في هذه الحال، إنما تكون بناء على رضى المستحق؛ لأن صاحب الحق في الانتفاع، فإليه تعيين ما يريد من المنافع استعملاً أو استغلالاً.

وقد يكون ملكه إياها مقصوراً على الانتفاع بنفسه فقط، وذلك ما يعبر عنه بالاستعمال. كما في بيوت السكنى الموقوفة على طلبة العلم، وكما في الدار يوصى بسكنها لشخص دون استغلالها، وفي هذه الحال لا يكون ملك المنفعة إلا أن يتتفع بنفسه فقط وليس له التصرف في المنفعة فلا يكون له أن يستغل بطريق الإجارة، وذلك ما ذهب إليه الحنفية خلافاً للحنابلة والشافعية.

وقد يكون ملكه إياها مقصوراً على الاستغلال فقط، وفي هذه الحال لا يكون له إلا الانتفاع بطريق الاستغلال عند كثير من الحفنة، فليس له أن يتتفع بنفسه؛ لأن السكنى أو الاستعمال غير الاستغلال ولم يملك إلا الاستغلال فله الاستغلال فقط وذلك؛ بمحارتها. ولذا يجوز له أن يستأجرها ولو كان له حق السكنى ماجاز له ذلك؛ لأن الإنسان لا يتملك ما هو ملك له من قبل. وذهب آخرون إلى أن له أن يتتفع بنفسه أيضاً، لأن من ملك أن يملك غيره وجب أن يكون مالكاً، وذلك يستلزم أن يتتفع بنفسه، وذهب أحمد إلى أن من ملك أحد الأمرين حق الاستعمال أو الاستغلال ملك الآخر منها.

وإذا ملك المنفعة ملكاً مطلقاً دون أن يقترب ببيان كان الحكم هو الحكم عند النص على الاستغلال فقط.

ويظهر مما ذكر أن حق التصرف في حال ملك المنفعة يتمثل في تملك المنفعة غير مالكها، وذلك لا يكون إلا بالإجارة أو الإعارة، ولا يكون بالبيع ولا بالهبة، لأن المنفعة لا تصلح محلهما، ولا بالوصية، لأن ملك المنفعة ينتهي بوفاة مالكها فلا تصلح محلها للوصية إلا على رأي من يذهب إلى أنها لا تنتهي بوفاة مالكها، ذلك خلاف رأي الحفنة ومن تابعهم.

وما سبق تبين الحكم في ملك المنفعة بالوصية والوقف، أما إذا ملكت بالإجارة، فإن لتملكها للغير شرطاً روعي فيها المحافظة على حقوق الملك العين وعدم الإضرار به وليس المقام مقام ذكرها<sup>(١)</sup>.

(١) إذا كانت منفعة العين المستأجرة مما تختلف باختلاف المستعمل لها، كركوب الدابة وبس الكيب، وقد نص في هذه الإجارة على المنفعة، كان يستأجر الدابة على أن يركبها فلان تقييد المستأجر به فليس له أن يمكن غيره من ركوبها بإجارة أو إعارة، فإذا خالف كانت يده عليها يد ضمان وعد غاصباً، ولذا لا يجب عليه أجر بهذا الانتفاع، وإن ملكت الدابة؛ لأنه عند ملاكتها لا يجتمع أجر وضمان عند الحفنة، وأما إن سلمت الدابة فلأنه يكون حيث انتفاعاً باتفاق مقصوب وهي غير مضمونة عند الحفنة.

وإن نص في العقد على التعيم أو كان مطلقاً تعين من له حق الانتفاع أول متفع بها وكأنه قد شرط في العقد لا يتتفع بها غيره.

وإذا كانت لا تختلف باختلاف المستعمل كركوب السيارة لم يتقييد المستأجر بمتفع خاص سواء شرط ذلك في العقد أم لم يشرط، وإذا شرط كان الشرط باطلأ، غير أنه إذا أجر العين لم يؤجرها بأكثر مما ملك إلا في حالين :

(١) أن تكون الأجرة من جنس آخر غير جنس الأجرة الواجبة.

ويلاحظ أن القانون المدني العراقي في مادته (٤٨١) قد تابع قدرى باشا في مرشد الحيران فكان نص هذه المادة كنص المادة (١١) من مرشد الحيران. ذلك ما ذهب إليه فقهاء الشريعة في بيان معنى الملك أو الملكية.

### حق الملكية في القانون :

أما فقهاء القانون فقالوا أن يستعملوا اسم ملك، وإنما يعبرون عن الملك بحق الملكية، وهو تعبير قل أن نجده أو لا نجده في كتب السلف من الفقهاء الذين يرون الملك أو الملكية تتعلق بالأعيان والمنافع والحقوق، فجميعها كما بينا تصلح أن تكون محلاً للملك في نظرهم، بينما نرى أن فقهاء القانون يرون أن حق الملكية حق عيني، كما قدمنا، لا يتعلق إلا بالأعيان المالية المعينة، ولا تصلح المنافع والحقوق محلاً له، كما يرون أن حق الملكية ثلاثة عناصر : حق الاستعمال وحق الاستغلال وحق التصرف، وهي العناصر التي نص عليها في المادة (٢٠٨) مدنى مصرى إذ جاء فيها : أن مالك الشيء وحده في حدود القانون حق استعماله واستغلاله والتصرف فيه، وهو نص المادة (٧٦٨) مدنى سورى والمادة (١١١) مدنى ليلى. وقد اختلفت عبارة القانون المدنى اللبناني فعرفت فيه الملكية بأنها الحق في الاستعمال والتمتع والتصرف في حدود القوانين والقرارات والأنظمة مادة (١١) من قانون الملكية العقارية.

ويراد بحق الاستعمال في القانون المدنى المصرى وما تابعه في التعبير انتفاع المالك بنفسه ، وبحق الاستغلال انتفاعه بأخذ غلة من العين المملوكة ، وذلك يكون بالانتفاع بواسطة الإجارة أو بواسطة الزراعة؛ إما بطريق المزارعة، وإنما زراعة المالك بنفسه وزراعة المالك بنفسه الأقرب فيها أن تعد استغلالاً بالنظر إلى

---

(ب) أن يكون المستأجر قد أصلح في العين أو زاد فيها زيادة لها انتفاع.

وما يملكه المستجير بالعارية إذا كانت مطلقة هو المفعة التي يریدها غير متجرور العرف، وإن كانت مقيدة تقيد بما يقتضى به من المنافع وليس له أن يؤجر العارية، أما إعارةه إليها فإن المفعة إذا كانت لا تختلف باستعمال المستعمل جاز له إعاراتها لغيره ل黜 ما ملك سواء عين المتنفع أم لم يعين، وإذا قيد بمتنفع كان الشرط باطلًا، وعند اختلافها لا يجوز إعاراتها لغير من عين للانتفاع فإن لم يعين تقيدت إعاراتها بأول متنفع، وقيل لا تقيد بأحد في هذه الحال. هذا ما ذهب إليه الحنفية، وفي المزارعة بيملك صاحب الأرض عمل المزارع في أرضه، كما يملك صاحب الشجر عمل الساقى فيه ورب المال عمل المضارب. أما الإقطاع فلا يكون إلا من الإمام ، وإقطاعه الأرض يقيد بمفعتها دون رقبتها على ما ذهب إليه كثير من الفقهاء.

---

حصوله على غلة من الأرض، وقد تعد انتفاعا بالنظر إلى عمل المالك بنفسه وانتفاعه بذلك العمل.

أما القانون اللبناني فقد عبر عن ذلك بالحق في الاستعمال والتمنع، والتعبير بالتمتع بجانب الاستعمال يستوجب أن يكونا مختلفين، ويراد بحق الاستعمال الانتفاع بالعين بالزراعة أو بالبناء أو بالسكنى أو باللبس، وبالتمتع حق الاستغلال.

وبمقارنة ما ذهب إليه فقهاء القانون بما ذهب إليه فقهاء الشريعة يرى أن حق الملكية عند فقهاء القانون هو ملك العين ومتنعتها جميا، وهو ما عبر عنه بعض الكاتبين بالملك التام، أما ما عداه من أنواع الملك في الشريعة فلا يتناوله حق الملكية في نظر رجال القانون.

ونرى أن نشير هنا إلى أن التشريع السوري قد شرع بجوار حق الملكية على العقار حقا شبيها به له أكثر خصائصه سماه بحق التصرف، وشخص الأول وهو حق الملكية بالعقار المملوك للأفراد، وشخص الثاني بالعقارات الأميرية المملوكة للدولة التي تركت في يد الأفراد لاستعمالها والتمنع بها والتصرف فيها في حدود ما قرر لذلك من الشروط، ويکاد يكون الفارق بين الحدين منحصرا في أن صاحب حق الملكية يجوز له وقف ما يملكه من العقار وفقا خيريا فقط، وصاحب حق التصرف ليس له أن يقف مطلقا، وأن حق الملكية لا يسقط بعدم الاستعمال في حين أن حق التصرف يسقط بعدم حراثة الأرض أو بعدم استعمالها خمس سنوات، (م ٧٧٥) مدني سوري، وأن حق الملكية يخضع لقواعد الميراث الشرعية في حين أن حق التصرف لا يخضع إلا لما وضع له من القواعد لإرثه، ويرى من ذلك أن حق التصرف لم يخرج عن أن يكون حق ملكية مقيدة بقيود خاصة.

### حق الانتفاع في الفقه والقانون :

ذكرنا فيما مضى أن الملك في الشريعة قد يقتصر على منفعة العين فقط، وعند ذلك قد يكون لصاحبها حق الانتفاع فقط دون حق التصرف، كما في البيوت الموقوفة لسكنى طلبة العلم، وذلك ما يدعونا أن نعرض لبيان حق الانتفاع على العموم. فنبين معناه والفرق بينه وبين ملك المنفعة عند بعض الفقهاء، والفرق بينه وبين حق الانتفاع في التشريع الوضعي وهو ما يعد من الحقوق العينية.

ستعمل حق الانتفاع في الفقه الإسلامي في الدلالة على ما يثبت لكل من المالك والماباح له من الحق في الانتفاع بما يملك أثراً ونتيجة ملكه أو لإذنه بالانتفاع بما لا يملك، سواء أكان ملكه عين أباح له الانتفاع بتلك العين كالدار إذا ملكها إنسان كان له بناء على ذلك حق الانتفاع بها سكتنا أم كان ملك منفعة أباح له الانتفاع بتلك المنفعة، كالدار إذا أوصى بسكنها لإنسان كان له بناء على تلك المنفعة السكنى بالوصية حق الانتفاع بسكنها، كما يثبت له الحق في الانتفاع بما أبىح له أثراً ونتيجة للإباحة والإذن، كالدار يباح لشخص أن يسكنها فيكون له حق الانتفاع بسكنها نتيجة لهذه الإباحة.

وعلى ذلك يثبت حق الانتفاع لصاحبها إما أثراً لذلك، سواء أكان ملك عين أم ملك منفعة، وإما أثراً للإباحة .

وكثيراً ما يطلق حق الانتفاع مراداً به ملك المنفعة المقيد، وذلك كثير في عبارات الخفية إذ يطلقونه على ملك المنفعة الذي يكسب صاحبه أن يتتفع بنفسه فقط، كما في بيوت السكنى الموقوفة لسكنى طلبة العلم، وكما في الإعارة التي جعل للمستعير فيها أن يتتفع بنفسه فقط.

أما الملكية فلا يطلقونه إلا على الانتفاع نتيجة للإباحة فقط، ولا يريدون به ملك المنفعة . ذلك معناه واستعماله في الشريعة .

أما معناه في التشريع الوضعي، فهو الانتفاع بشيء معين مملوك لآخر غير المنتفع مع المحافظة عليه. فكان في هذا التشريع ملك منفعة لعين مملوكة لآخر ملكاً لازماً يكتسب بالعقد نظير عوض أو بالمجان، وذلك بنقله إلى غير مالك العين مع الاحتفاظ برقبتها، أو بنقل ملك الرقبة إلى آخر مع احتفاظ مالكها بملك منفعتها، كما يكتسب بالشفعية وبالتقادم مدة (٥) سنوات أو (١٥) سنة على حسب الأحوال، ولا يكتسب أيضاً بعقد الإجارة خلافاً لما عليه الفقه الإسلامي، إذ إنه يفيد ملك منفعة العين المستأجرة للمستأجر، بينما أنه في القانون لا يكتسب<sup>(١)</sup> المستأجر ملكية لا يكتسبه إلا التزاماً من المؤجر بتمكينه من الانتفاع. وهذا كما يرى

(١) الحقوق العينية ، ج ٢ ، ص ٢٧٩ ، لـ الكامل مرسى .

حق شخصى فى حين أن حق الانتفاع فى لسان القانونيين حق عينى، أى سلطة تنصب على العين محل الانتفاع دون احتياج إلى توسط شخص آخر يطالب بالتنفيذ أو بالوفاء. أما حق المستأجر فلا يستوفى إلا بواسطة المؤجر، وذلك بمقابلته بتسلیم العين المؤجرة إلى المستأجر وتمكينه من الانتفاع بها، ومن ثم لم يكن عقد الإجارة سبباً لكسب حق الانتفاع بمعنى ملكية المنفعة الذى عده القانون حقاً عيناً.

وإذا كان حق الانتفاع عنواناً على ملك المنفعة أو على إياحتها فى لسان فقهاء الحنفية إذ يطلقونه على كل منهما، كما قدمنا، بينما لا يطلقه المالكية والشافعية إلا على إباحة المنفعة، فإن الفرق بينه حين يراد به الإباحة وبينه فى لسان القانونيين إذ يريدون به ملكية المنفعة دائماً فرق واضح، فإن الملك والإباحة أمران متغيران. أما حين يراد به ملك المنفعة كما يستعمله الحنفية أحياناً فالفرق بينهما أنه فى التشريع الوضعي يطلق على ملك المنفعة المتمثل فى عناصره الثلاثة : الاستعمال والاستغلال والتصرف، بينما أنه عند الحنفية إنما يطلق ملك المنفعة الذى لا يكسب صاحبه إلا الاستعمال فقط.

ولما كان عقد الإجارة فى الشريعة الإسلامية عقد تملك للمنافع يملك به المستأجر منفعة العين المستأجرة فقد اقتضى ذلك النظر فى حق المستأجر بهذا المعنى، أهو من الحقوق العينية أم من الحقوق الشخصية بالاصطلاح القانوني؟ وبعبارة أخرى أوضح أيُّده فقهاء القانون من الحقوق العينية أم من الحقوق الشخصية؟ إذا ما أريد به معناه فى الشريعة.

لقد اختلف الفقه والقانون فى بعض البلاد العربية، كمصر وسوريا ولبيبا فى حكم عقد الإجارة، فعقد الإجارة فى الفقه الإسلامي عقد تملك يملك به المؤجر المستأجر منفعة مقصودة من العين المؤجرة نظير عرض مالى، فيتملك به المستأجر منفعة العين المستأجرة، يثبت له بذلك حق الانتفاع بها بحسب التعبير الفقهي، ولكنه فى قوانين البلاد التى أشرنا إليها وما ذهب مذهبها من البلاد الأخرى عقد إدارة لا تملك، ويعتبره رجال القانون أهم عقود الإدارة، كما أن عقد البيع أهم عقود التصرف، ويعرفونه بأنه عقد يلتزم به المؤجر أن يمكن المستأجر من الانتفاع

بشيء معين مدة معينة لقاء أجر معلوم . ومن ثم قالوا : إن حق المستأجر حق شخصي لا عيني ، ولكن الأمر الذي يسأل عنه حينئذ : بمن ينتفع المستأجر إذا انتفع ؟ أي انتفع بمنفعة مملوكة له أم بمنفعة غير مملوكة له ؟ فإذا انتفع بما هو ملك له فقد ملك المنفعة بناء على عقد الإجارة وكان له حق انتفاع بمعنى ملك المنفعة ، وإن انتفع بما لا يملك وهو المنفعة التي كانت مملوكة للمؤجر ، وستظل بالضرورة مملوكة له بعدم وجود سبب لتمليكها المستأجر ، فعلى أي وجه انتفع بذلك غيره ؟

قد يحتج عن ذلك بأن المستأجر قد انتفع بما يملك وأنه تملك المنفعة في ثانية الحال ، كما يعبر فقهاء الشريعة بطريق حق الشخصي قبل المؤجر ، وكثيراً ما يؤدّي الحق الشخصي إلى حق عيني . والأساس عندهم في ذلك أن عقد الإجارة إنما ينشأ باذن الأمّر بالتزام شخصي بتمكين المستأجر من الانتفاع وهو التزام يؤدّي في ثاني الحال إلى تملك المنفعة ، غير أنها ملكية تثبت عند الاستيفاء وهو وقت تلاشى المنفعة ، ومن ثم لم توجد حقاً عيناً قائماً .

أما الفقه الإسلامي فالأساس فيه أن الإجارة تملك منفعة ابتداء ، ومن ثم تملك المستأجر ابتداء المنفعة ، وتبع ذلك إلزام المؤجر بتسليم العين المستأجرة والتمكين منها أثراً لتمليك المنفعة - غير أن هذا الملك وأمثاله لا يسميه فقهاء الإسلام حقاً عيناً؛ لعدم وجود هذا الاصطلاح لهم ، ومن ثم يرى أن فقهاء القانون لا يجعلون حق المستأجر حقاً عيناً لما ذكرنا آنفاً ، وفقهاء الإسلام ليس عندهم هذا الاصطلاح حتى يسموا هذا الحق حقاً عيناً ، ومن ثم فليس ما يدعونا إلى البحث في أنه حق عيني أو شخصي .

وقد أشير في بعض هذه التعريفات ، ومنها تعريف في القانون المدني المصري ، إلى ما آل إليه حق الملكية أو الملك من تقييد بإطلاقه بقيود سنّشیر إليها فيما يأتى سواء أكانت هذه القيود قد اقتضتها حقوق خاصة أم نظم اجتماعية قام عليها نظام المجتمع ، وهي قيود تضمنتها القوانين في البلاد المختلفة ، كما أشير في بعضها أيضاً إلى أنه حق مقصور على صاحبه . وهذه خاصة من أبرز خصائصه ، وذلك كما في تعريف الكمال بن الهمام له بأنه اختصاص حاجز ، وكما في نص المادة

(٨٢) من القانون المدني المصري، والمادة (٧٦٨) من القانون السوري، والمادة (٨١١) من القانون الليبي، إذ عبر فيها، بعبارة «المالك الشئ، وحده» وذلك صريح في إفادة عدم مشاركة غير المالك له في الملك أو حق الملكية.

### تطور حق الملكية أو الملك في ماضيه وحاضرها :

ووجدت الملكية منذ وجد الإنسان على ظهر هذه الأرض، حيث وجد فيها من المعادن والنبات والحيوان ما فيه حاجته وما يشبع رغبته، وما يوفى بما تتطلبه غرائزه، فكان فيه منافعه وبه حياته، وكان له كل ما تحويه الأرض، بل كان له غير ذلك مما هو في السماء، وفي هذا المعنى جاء في الكتاب العزيز قوله تعالى: «هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميماً»<sup>(١)</sup> وقوله تعالى: «إلم تر أن الله سخر لكم ما في الأرض والفقير لم يهرب في البحر بأمره»<sup>(٢)</sup> وقوله تعالى: «إلم تر أن الله سخر لكم ما في السموات وما في الأرض وأسبيغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة»<sup>(٣)</sup>، إذ المعنى كما جاء في الكشاف للزمخشري أن الله سبحانه وتعالى قد خلق ذلك للناس؛ ليتسعوا به في دنياهم، ودينه، ولينعموا به في معاشهم.

ولما كان الانتفاع الكامل به لا يتم ولا يكمل مع الشركة والشيوخ وتراحم الرغبات والطلب، نتيجة لحق الناس جمياً في الانتفاع، فقد مال الإنسان بمقتضى غريزته إلى اجتياز ما هو في حاجة إليه وانساق إلى ذلك انسياقاً غريزياً لأسباب ثلاثة ذكرها بعض العلماء وهي :

- ١ - أن كل فرد أميل إلى الاستيلاء على الأشياء لصالحته الخاصة من أن يستولي عليها لصلاحة المجموع وذلك بحكم غريزته.
- ٢ - أن إدارة الأشياء وتدبيرها مع الحياة الخاصة أكثر انسجاماً وخير مالاً من إدارتها بغير هذه الحياة.

(١) البقرة : ٢٩.

(٢) الحج : ٢٦٥.

(٣) لقمان : ٢٠.

٣ - أن الأمان والسلام لا يتوافران إلا مع الملكية أو الحيازة الفردية، فإن الشيوع مثار النزاع بين الشركاء، وفي الحيازة الفردية حافر على العمل والتنمية والادخار للمستقبل، لأنها السبيل إلى الاستئثار بالمال المحوز بصورة دائمة تحقق للحائز منافعه وثمراته في الحال والاستقبال، وذلك ما يدفعه إلى الجد والعمل.

وكانت هذه الحيازة أول مرحلة من مراحل الملكية الفردية، أو أول طور لها، وكانت مجرد حادثة مادية تمثل في استيلاء الإنسان على ما تصل إليه يده من مال أو متعة، وكان اختصاصه به واستئثاره بمنافعه يقوم على القوة والغلبة، إذ كان الشيء في حيازة القوى أمنع وأمن من اعتداء الغير منه إذا كان في حيازة ضعيف، حيث يكون معرضاً لاستيلاء من هو أقوى منه وغصبه وحيازته دون أن يجد له ملجاً يدفع عنه. ثم انتهى الأمر فيها بمرور الزمن إلى أن أصبحت نظاماً اجتماعياً شائعاً يقوم على أسس اجتماعية واقتصادية، أضفت عليه حرمة ومنعة وإقراراً، وبخاصة بعد أن تأيدت تلك الحيازة وقوتها وتأصلت بالعمل في المال المحوز، بعد أن كانت تقوم على مجرد الاستيلاء، وكان تقدم الحضارة وتطورها سبباً لتنوع حاجات الإنسان وكثرتها وتعدد رغباته وتکاثرها إلى درجة أعجزته عن أن ينالها كلها بجهده وسعيه، فاضطرر أمام ذلك إلى الاستعانة بجهود غيره وإنما لقاء ما يقدم له من إنتاج وجهود، وهكذا صار الإنسان يحوز الشيء ويستأثر به لا بمجرد البحث عنه في الطبيعة والعنور عليه، ولكن بالعمل والإنتاج مما اتخذه الاقتصاديون أساس نظرتهم أخيراً في حق الملكية. وبهذا النظر لم يكن لأساس الملكية الأول وهو الحيازة والاستيلاء ما كان له من القوة، وإن ظل باقياً إلى اليوم بالنسبة إلى المباحث، بل وفي حال الخروب وبعض حالات الاستعمار.

ومن هذا يظهر أن الأشياء كانت في أصلها مباحة أو شركة بين الناس جماعياً على وجه الإباحة، وأن الحيازة المادية هي التي تنقل الشيء من هذه الحال إلى حال الاختصاص أو حال الملكية الفردية الخاصة، وأن الملكية ظاهرة من ظواهر المجتمع لا تنفك عنه ولا تزايله على أي وضع من أوضاعه ولا على أية صورة من صوره، كما يتبيّن أن أسبق أنواع الملكية ظهوراً وجوداً هي الملكية الفردية إذ كان الفرد أسبق وجوداً من وجود الجماعة، ولم يكن للجماعة في بداية الأمر إلا

إباحة، ثم ظهرت بعد ذلك الملكية الجماعية إلى جانب الملكية الفردية بعد أن نشأت الجماعات وتميزت بروابطها وأوطانها، واحتضنت كل جماعة موطنهما، وما يحويه من أرض وشجر ونبات وماء ومنافع، وظل الأمر على ذلك في جميع العصور التاريخية المتعاقبة لم تفرد إحداها بالوجود عن الأخرى، وإن لوحظ في بعض من الأحيان أن إحداها قد تطغى في ظهورها على ظهور الأخرى، ف تكون أكثر شمولًا وأعم وجودًا وأقرب أن تعدد الأساس الذي يقوم عليه اقتصاد المجتمع ونظامه الاجتماعي. وكانت ملكية الأرض فيما مضى قبل النهضة الصناعية أهم مصدر للثروة والإنتاج ومحط الأنظار والأطماع، سعيًا إلى الغلبة والسلط والعلو.

وحين قامت الثورة الفرنسية مظاهرة للحرية الفردية، كان من آثار ما انتهت إليه وقررته جعل الملكية الفردية الخاصة حقاً مطلقاً، فجاء في إعلان حقوق الإنسان أن الملكية حق مقدس لا يمس، فكان حق الملكية الفردية المطلقة من المبادئ التي لا تنس ولا ترقى إليها مشارعه، إذ كان يعد مظهراً من مظاهر استقلال الإنسان وحريته، فكان لصاحب حقاً مطلقاً له منه جميع ما يستطيع أن يناله من مزايا ومنافع، وكان هذا الاتجاه مؤسساً على ما كان يسود في الناس يومئذ من ميل إلى الحياة الفردية التي تقوم على الآثرة وحب النفس.

غير أن التطور الاجتماعي والصناعي، وتفاوت الناس تفاوتاً فاحشاً في المال والثراء، وما نجم عن ذلك من استغلال الناس بعضهم ببعض في سبيل الزراعة والعمل والإنتاج، ومن تشابك المصالح وتلك المنازعات، دعا الباحثين إلى النظر في الأساس الذي تقوم عليه تلك الملكية الفردية المطلقة، مصدر هذا التسلط والاستغلال والتدافع والاضطراب، سعيًا إلى الحد منها ومن آثارها، فانتهى البحث بهم إلى طرق عديدة. فمنهم من رأى أن أساسها الاستيلاء والхиازة، فذلك مصدرها وعليه تقوم. ومنهم من ذهب إلى أن الواجب في أمرها أن تكون ثمرة للعمل لا للحظ والمصادفة. ومنهم من أوجب رد الأمر فيها إلى الفرع العام الاجتماعي فرأى وجوب توزيعها على وفقه. ومنهم من ذهب في بحثه إلى إنكار الملكية الفردية الخاصة في وسائل الإنتاج، وإلى أن هذه الوسائل يجب أن تكون مملوكة ملكاً جماعياً حتى تستطيع الدولة أن توجه الإنتاج الوجهة التي تتحقق

للمجموع مصالحه و حاجاته . وقد كان لهذه الفكرة في الأزمنة الأخيرة أنصاراً كثيرون فاعتنقتها دول عديدة ، وكان من نتيجة هذه الأنماط والبحوث أن اتجاه الناس بالملكية وجهاً اجتماعياً ظاهرة الأثر ، وبذا ذلك واضحًا في ظاهرتين :

الأولى : تقييد الملكية الفردية بما تتطلبه المصلحة الاجتماعية ، على أساس أن الملكية لم تصبح في ذاتها مزية أو حقاً خالصاً لصاحبها ، ولكنها وظيفة اجتماعية يقوم فيها المالك مقام المجتمع فيما يليه من المال والثراء ، فيجب عليه أن يراعي في إدارته وإنفاقه ألا يتخد وجهة تضر بالمجموع ، بل يطلب إليه دائمًا أن يكون أساس إدارته لأمواله وتدييره وتصرفه فيها وإنفاقها في مصالحه قائماً على مراعاة مصلحة المجتمع وعدم الإضرار به .

وهذا اتجاه تتجه إليه الشريعة الإسلامية وتأيده ، إذ جاءت بما يدل على أن الحق فيما يملكه الناس ، بل وفي كل ما هو في هذا الوجود مما هو على ظهر الأرض إنما هو لله سبحانه وتعالى وملك له . قال تعالى : «**وَلِلّٰهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ**»<sup>(١)</sup> ، وقال تعالى : «**اللّٰهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا**»<sup>(٢)</sup> ، إلى غير ذلك من الآيات العديدة التي وردت في القرآن قاطعة بأن ملك ما يستولى عليه الإنسان من مال ومتاع على اختلاف أنواعه وألوانه : إنما هو لله سبحانه وتعالى وقد خلقه لنفعه الإنسان بدليل قوله تعالى : «**هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً**» ففي هذه الآية وفيما جاء بمعناها من الآيات العديدة المنشطة في القرآن بيان لما أنعم الله به على الناس من انتفاع واستثمار فيما خلق لهم ، فكان للناس جميعاً منافعه وثمراته ، وكان فيه سداد عوزهم وفيه قيامهم ، وليتيسر ذلك لهم على وجه يتم به لكل فرد انتفاعه وسد عوزه دون تراحم وتنازع ، شرع لهم الولاية والسلطان عليه حتى تكون لهم القدرة على استخدامه وتسخيره والانتفاع به في خيرهم ، وكان في ذلك الصورة العامة التي تمثل الملكية الجماعية في إطار الإباحة العامة التي قام عليها سعي الفرد في سبيل استيلائه واحتياصه بما سبقت إليه يده ، ليتم له تحصيل منفعته وسد حاجته على أكمل وجه ، وكان هذا الاختصاص صورة تمثل فيها الملكية الفردية .

(١) المائدة : ٧ .

(٢) المائدة : ٢٠ .

ولم تكن تلك الملكية العامة المتمثلة في الإباحة العامة أو الملكية الفردية إلا نوعاً من الخلافة عن المالك الحقيقي لكل ما على ظهر الأرض وما وصلت إليه يد الإنسان؛ وذلك ما يدل عليه قوله تعالى : «وأنفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه»<sup>(١)</sup>، قوله تعالى : «هو الذي جعلكم خلائف الأرض ورفع بعضكم فوق بعض درجات ليبلوكم فيما آتاكم»<sup>(٢)</sup>، قوله تعالى : «وآتونهم من مال الله الذي آتاكم»<sup>(٣)</sup>

ومن هذا يتبيّن أن الولاية العامة للناس على هذا المال إنما هي خلافة عن مالك السموات والأرض وما فيها، وأن اختصاص الإنسان بشيء منه نتيجة سبق يده إليه لم يكن في إطار هذه الولاية إلا نتيجة وثمرة لها، وكان بحكم ذلك نوعاً من الخلافة والولاية تلقاها عن المجتمع الذي كان له ابتداء الولاية العامة على جميع ما على ظهر الأرض من معادن ونبات وحيوان، وبذلك يظهر أن الملكية ب النوعيها خلافة، وإذا كانت خلافة كانت وظيفة اجتماعية، لها مع ذلك صفة الاختصاص التي أضفت عليها صفة الحق حين تكون خاصة، وذلك ما يضع الملكية على العموم في نطاق محدود بحدود أوامر مالك المال ونواهيه وإرشاداته التي أراد بها مصلحة الناس جميعاً فرادي وجماعات؛ وما يضعها كذلك في حدود مصالح المجتمع صاحب الولاية الأولى في هذه الأموال، وجميعها حدود مشروعة لم يقصد بها إلا صلاح المجتمع، ولا يجوز تجاوزها، فإن تجاوزها يعد خلافاً يخرجها عن وضعها، ويستوجب الجزاء عليه، وأقل جزاء على ذلك عدم حمايتها. وعلى الجملة، فالشريعة الإسلامية تقرّ ما تقوم عليه الملكية من أعباء اجتماعية تجعلها في عداد الوظائف والتکاليف الاجتماعية، وذلك بما يأتي :

أولاً - بإضافة الأموال إلى الله سبحانه وتعالى ، وإثبات أنه خلقها للناس جميعاً وأنها ملك له واستخلف الناس فيها. وذلك في مثل قوله تعالى «ولله

(١) الحديـد : ٧.

(٢) الأنعام : ١٦٥.

(٣) التورـ : ٣٣.

ملك السموات والارض وما بينهما»<sup>(١)</sup>، قوله تعالى : «وَلِهُ مَا فِي السموات والارض»<sup>(٢)</sup>، قوله تعالى : «هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الارض جمِيعاً»<sup>(٣)</sup>، قوله تعالى : «وَآتُوهُم مِّنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي أَتَاكُمْ»<sup>(٤)</sup>، قوله تعالى : «وَأَنْفَقُوا مَا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلِفِينَ فِيهِ»<sup>(٥)</sup>

ثانياً - بيان ما تقتضيه حلافة الإنسان في هذا المال، وذلك بإضافة المال الخاص إلى الجماعة في مثل قوله تعالى : «وَلَا تُنْزِلُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمُ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَاماً»<sup>(٦)</sup>، قوله تعالى : «وَلَا تَأْكِلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ»<sup>(٧)</sup>، ويا ياجاب الإنفاق منه في سبيل الله في آيات كثيرة مختلفة الأساليب من ترغيب وترهيب، مثل قوله تعالى : «مَثُلُ الدِّينِ يَنْفَقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمِثْلِهِ حَبَّةُ أَنْبَتٍ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سَنْبَلَةِ مَائَةٍ حَبَّةٍ»<sup>(٨)</sup>، وما بعدها من الآيات، قوله تعالى : «لَيَنْفَقُ ذُو سَعَةٍ مِّنْ سَعْتِهِ وَمَنْ قَدَرَ عَلَيْهِ رَزْقٌ فَلَيَنْفَقْ مَا آتَاهُ اللَّهُ»<sup>(٩)</sup>، قوله تعالى : «وَمَا تَنْفَقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَا نَفْسَكُمْ»<sup>(١٠)</sup>، إلى غير ذلك من الآيات.

ثم بتحريم عزل المال عن وظيفته الاجتماعية، والنهي عن إفساده والتبذير فيه وعن حبسه واكتنازه، وذلك في مثل قوله تعالى : «إِنَّ الْمُبَدِّرِينَ كَانُوا إِخْرَانَ الشَّيَاطِينَ»<sup>(١١)</sup>، قوله تعالى في المترفين : «فَالَّذِيَا يَأْوِيلُنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ \* فَمَا زَالَتْ تُلَكَ دُعَوَاهُمْ حَتَّى جَعَلْنَاهُمْ حَصِيدًا خَامِدِينَ»<sup>(١٢)</sup>، قوله تعالى : «وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفَضْلَةَ وَلَا يَنْفَقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابِ أَلِيمٍ» يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جياثهم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزنتم لأنفسكم فذوقوا ما كتمن تكنزون»<sup>(١٣)</sup>، قوله تعالى : «وَلَا يَحْسِنُ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْرٌ لَّهُمْ بَلْ هُوَ شَرٌ لَّهُمْ سَيْطُوقُونَ مَا بَخْلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»<sup>(١٤)</sup>

(٣) البقرة : ٢٩.

(٢) النساء : ١٢٦.

(١) المائدة : ١٨.

(٤) التور : ٣٣.

(٥) الحديد : ٧.

(٤) النساء : ٥.

(٦) الطلاق : ٧.

(٨) البقرة : ٢٩١.

(٣) النساء : ١٨٨.

(٧) الأنبياء : ١٤ ، ١٥.

(١١) الإسراء : ٧٧.

(١) البقرة : ٢٧٢.

(٨) آل عمران : ١٨.

(١٤)آل عمران : ١٨.

(١٣) التوبية : ٣٥.

ثم بما جعل لولي الأمر من حق التدخل بالحجر على السفيه المبذر المخالف  
والقيام على أموال الضعفاء عديم الأهلية أو ضعيفها، وبما جعل له من منع  
الاحتياط، ومن نزع ملك الفرد للمصلحة العامة.

فكل هذه أمور تدل على ما للملكية من مركز في الوظائف الاجتماعية وأنها  
ليست ميزة ولا حقاً مطلقاً للفرد ليس له فيه شريك.

ومن هذا يبين أن الإسلام إنما ينظر إلى الملكية بنظرتين؛ ينظر إليها باعتبارها  
حقاً لصاحبها، وينظر إليها باعتبارها وظيفة اجتماعية، المالك فيه عامل وخازن،  
وعليه أن يعمل في هذا المال بما يستطيعه في نطاق إراداته ومواهبه وقوته، وله  
بحكم ذلك ثمرة عمله ابتداء بقدر حاجته، وما به طيب عيشه، وأما ما فضل بعد  
ذلك فهو من حق صاحب المال ومالكه الحقيقي يجب أن يوجهه فيما أرشد إليه  
مالكه فلا يجوز اختزانه وإكتنازه دون استثمار وعمل فيه، فقد قال تعالى:  
﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفَضْلَةَ وَلَا يَنْفَقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُوهُمْ  
بِعِذَابِ الْيَمِّ﴾ يوم يحمحى عليها في نار جهنم فتقوى بها جباههم  
وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزنتم لأنفسكم فلدوقوا ما كنتم  
تكتنزوون<sup>(١)</sup>، كما لا يجوز أن يمنع عن ذي الحاجة وعما تتطلب مصالح الدولة  
عند ظهور حاجتها إليه، ولذا كان لولي الأمر أن يتدخل عندما يرى الناس تدبّر  
أموالهم والعمل فيها، وذلك عند اختزان الأموال بدون عمل فيها، أو عند ترك  
الأرض بورأ بلا زراعتها، كما له بناء على ماتقدم حق التوجيه والإرشاد في طرق  
التنمية والإنتاج والصناعة والزراعة، فقد يحدث أن مالك الأرض يميل إلى زراعة  
نوع خاص من المحاصيل؛ لأنه أكثر ربحاً في حين أن حاجة الأمة تدعو إلى  
زراعة غيره مما يقيتها، كان يميل صاحب الأرض إلى زراعتها قطناً مع حاجة الناس  
إلى البر، فلو لولي الأمر حيئته حق التدخل، بأن يحمل صاحب الأرض على أن  
يزرعها برأ، وهكذا يجب أن يوجه الإنتاج والاستثمار وجهة رشيدة بحسب حاجة  
المجتمع ومصلحته.

(١) التوبة : ٣٤، ٣٥.

وهذا المعنى السامي لم يتحقق بالعناية والبحث إلا في الزمن الأخير، إذ أخذ الفقهاء وال فلاسفة ينبذون الحياة الفردية، ويوجهون نقدهم إليها ويشيدون بالحياة الجماعية والأفكار الاشتراكية ويقررون أن الحقوق المطلقة لا وجود لها ولا سبيل إليها في حياة ينشدها مجتمع إنساني كامل متكامل؛ إذ إن إطلاق الحقوق يحول دون تمنع كل فرد بحقه، ويجعل مناط الاستحقاق هو القوة والطغيان، وعلى هذا الأساس نظروا إلى الملكية على أنها وظيفة اجتماعية وليس حقاً مطلقاً لصاحبها، ول أصحابها حماية القانون ما التزم حدودها المشروعة حتى لا يطغى على حقوق الآخرين، فإذا لم يتلزم ذلك فأضر بغیره في سبيل انتفاعه بذلك ضرراً فاحشاً غير مستساغ، أو امتنع على العمل في ماله مؤثراً ادخاره، حقًّا لولي الأمر أن يتدخل لحمله على القيام بواجبه في ماله.

والظاهرة الثانية تمثل في التمسك بالملكية الجماعية إلى جوار الملكية الفردية مع الحد منها في بعض أحوالها حيث يرى أن الغلو فيها سبيل التحكم، أو إلى ضرب من الاحتياط، وذلك يظهر في إقدام كثير من الدول على تأميم المرافق الرئيسية في الدولة؛ لتقضى على الاستغلال والتحكم فيها، وتتجنبهما مستقبلاً.

وقد اتجهت الجمهورية العربية المتحدة هذا الاتجاه، فحددت الملكية العقارية، وفرضت عليها قيوداً عديدة، وأعمت المصارف والمرافق وأكثر الشركات والصناعات والمتأجر، ولكنها ظلت مع ذلك متمسكة ببدأ الملكية الخاصة واتخاذها أساساً في نظامها القانوني والاقتصادي، وبخاصة في الأموال الثابتة، ولم تزل الملكية الخاصة المبدأ الأساسي في ملكية العقار من أراضي وبناء، وإلى ذلك أشير في الميثاق، إذ جاء فيه : «إن التطبيق العربي في مجال الزراعة لا يؤمن بتأمين الأرض وتحويلها إلى مجال الملكية العامة، وإنما يؤمن استناداً إلى الدراسة والتجربة بالملكية الفردية للأرض في حدود لا تسمح بالإقطاع، كما جاء فيه: إن الحلول الصحيحة لمشكلة الزراعة لا تكمن في تحويل الأرض إلى الملكية العامة، وإنما تستلزم وجود الملكية الفردية للأرض، وتوسيع نطاق هذه الملكية بإتاحة الحق فيها لأكبر عدد من الأجزاء».

ولقد انتقل هذا الاتجاه من مصر إلى غيرها من البلاد العربية، كسوريا والعراق والجزائر على أوضاع مختلفة، وإن لم يكن له فيها ظهوره وتبلوره. هذا، ولا يزال مبدأ الملكية الخاصة أساساً جوهرياً في بناء المجتمعات حتى لا نرى تشريعاً قد تنكر له أو تتجاهله. فالقانون السوفيتي وهو أشد القوانين نفوراً من الملكية الخاصة قد اضطر إلى التسليم بعدها الملكية الخاصة الفردية في بعض الحالات، بناء على أن إقرارها خير حافز على العمل المستحب الذي يرفع من مستوى الاقتصاد العام، ولا نزال نرى هذا الاتجاه ظاهراً الأثر في التشريع السوفيتي<sup>(١)</sup>.

### ٣- شعية الملكية :

أقرت الشريعة الإسلامية منذ نزلت نظام الملكية : فردية كانت أم جماعية، ففي القرآن الكريم آيات كثيرة العدد منبئه فيه تحت على الإنفاق في سبيل الله، وتأمر بالتصدق على الفقراء والمساكين، ويعطي الغارمين وأبناء السبيل، والصدقة والإعطاء لا يكونان إلا من مال مملوك للمتصدق أو المعطى.

وكذلك جاء في الكتاب الأمر بإيتاء الزكاة، وأمر بإيتاء المال على حبه ذوى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل، والأمر بالإإنفاق وبالإحسان إلى ذوى القربى واليتامى والمساكين والجار ذى القربى، كما جعل فيه للسائل والمحروم حق في مال من له مال، وذلك بقوله تعالى : «**وَالَّذِينَ فِي أُمُوْلِهِمْ حَقٌ مَعْلُومٌ لِلْسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ**»، وامتن الله على الناس بما خلق لهم من أنعام فجعلها ملكاً لهم، بقوله : «**أَوْ لَمْ يَرُوا أَنَا خَلَقْنَا لَهُمْ مَا عَمِلُتْ أَيْدِيهِنَا أَنْعَامًا فَهُمْ لَهُمْ مَالُ الْكَوْنِ**» فكان فيما فرضه على الناس في أموالهم، وفيما ندب إليه من إنفاق منها دلائل بينة على إقراره بالملكية الفردية. ومن أظهر الآيات دلالة على ذلك قوله تعالى في سورة محمد : «**وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَنْقُوا يُؤْتُكُمْ أَجُورَكُمْ وَلَا يُؤْتُكُمْ أَمْوَالَكُمْ**» إن يسألكموها فيحفكم تبخلاً ويخرج أضفانكم<sup>\*</sup> وكذلك يرى آيات المواريث وبيان أنصباء الوراثة دلالة واضحة على الملكية وإقرارها.

(١) راجع حق الملكية، للدكتور الصدة، والملكية العقارية، لحامد مصطفى، وحق الملكية في ذاته، للدكتور صلاح التناهى.

وكما زخر القرآن بالآيات التي تقر الملكية زخرت السنة بما يدل عليها أيضاً، ونكتفي بذكر ماجاء في خطبة الوداع وهو قوله (عليه السلام): «ألا إن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا حتى تلقوا ربكم ليس لكم عن أعمالكم. ألا فليبلغ أذناكم أقصاكم».

أما إقراره الملكية الجماعية فهو ظاهر في المساجد، إذ جعلها الله سبحانه وتعالى له، فقد جاء في القرآن الكريم : «وَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لِللهِ» وليس يراد من ذلك إلا أنها لجماعة المسلمين يؤدون فيها عبادتهم وشعائرهم، وظاهر أيضاً في شريعة الوقف الذي جعلت غلاته وثمراته في سبيل الخير العام أي فيصالح عامة المسلمين، وظاهر كذلك فيما فعله رسول الله (عليه السلام) في قسمته غنائم خير نصفين جعل أحدهما للنواب والوفود تقد على رسول الله (عليه السلام) وعلى المسلمين؛ ليطعموا من غلته، وظاهر فيما حماه رسول الله (عليه السلام) من الأرض خليل المسلمين التي يحملون عليها حين يغزون في سبيل الله تعالى، فقد حمى النقيع<sup>(١)</sup> لهذا الغرض فكان للمسلمين عامه.

وهذا هو شأن الفيء والغنائم قبل قسمتها في الناس، وكان هذا أساس قول عمر في هذا المال: «ما من أحد من المسلمين إلا وله في هذا المال حق أعطيه أو منه» وكان يقول : «من أراد أن يسأل عن ذلك المال فليأتني، فإن الله تبارك وتعالى جعلني له عارفاً وقادماً».

وهذا ما يدل على ما يراد بالملكية الجماعية في نظر الإسلام، وأنها لأفراد المسلمين لا لهيئات، باعتبارها ذات شخصية اعتبارية لها ملك هذا المال وحقوقه. وفي حمى رسول الله (عليه السلام) حين حمى النقيع لخليل المسلمين إقرار للملكية الجماعية، إذ صارت أرضه بذلك لجماعة المسلمين في سبيل منفعة عامه لهم، هي جعلها مراعي لخليفهم المعدة للغزو في سبيل الله.

## ٣ - طبيعة الملك أو حق الملكية :

وتصف الملكية في تعريفاتها السابقة بأنها اختصاص، وبأنها صفة شرعية أو حكم شرعي، وذلك يدل على أنها صفة اعتبارية متزنة من آثارها وأحكامها التي

(١) موضع قريب من المدينة.

رتبت عليها، أو جعلت لها يقتضي العرف والعادة وبداعية الحاجة مما أقرته الشرائع.

وثبُوت هذه الصفة اعتباراً قد رتب على أسباب معينة، فكانت أثراً جعلها أو نتيجة جعلية لهذه الأسباب، كما كانت بالنظر إلى قرار الشارع إياها وإقراره لآثارها، حكماً شرعاً مستنداً إلى اعتبار الشارع وإقراره، وذلك ما لا يخرج بها عن أن تكون صفة شرعية اعتبارية ليس لها وجود ولا حقيقة مادية.

وكذلك كان تعريف رجال القانون لها بأنها الحق في الاستعمال والاستغلال والتصرف، أو القدرة على ذلك، إذ ليس الحق قانوناً إلا أمراً يثبت باعتبار القانون وحكمه.

ومن ثم كان حق الملكية أو الملك من النظم التي تخضع في وجودها وفي نشأتها وفي آثارها إلى مصدر هذا الاعتبار من شريعة أو قانون، فهي تتحدد وتتكيف بما يوضح لها في هذين المصادرين من حدود وقيود، وبما يتتصف به من أوصاف، وهي في هذا المجال لا تتعهدى مصادرها التي منها العرف الصحيح السليم، ولذا يجب أن يكون لعرف الناس وتعاملهم أثر في ذلك.

ومن هذا يتبيّن أن الملك ليس إلا اعتباراً شرعاً يوجد حيث تفرض الشريعة أو القانون بوجوده، ويتنفّي حيث تنفيه هي أو القانون.

## ٥ - نطاق الملك ومداه :

نريد فيما ندلّى به من بيان التعريف بأمرتين : الأولى ما يصلح أن يكون محللاً للملك أو لحق الملكية، والثانية : مدى كل منهما والحدود المحددة لمحلّهما، أي لما يتعلق به كل منهما وما يتصل بذلك.

(١) فأما ما يصلح أن يكون محللاً لكل منهما : فهو الأعيان المالية، ففي اصطلاح الفقه الإسلامي أن ما يتناوله اسم المال من الأعيان يصلح أن يكون محللاً للملك، وما لا يتناوله اسم المال منها لا يصلح أن يكون محللاً للملك، كالميّة والخمر بالنسبة إلى المسلمين، وكذلك كل ما حرم الشارع تحليكه والانتفاع به. وكذا كل ما لا ينطبق عليه تعريف المال؛ كالشمس والقمر والنجوم ونحوها.

ويرى فقهاء القانون أن محل حق الملكية إنما هو الأعيان المالية المعينة بذواتها مما لم يحرم القانون حيازتها وامتلاكها، مع مراعاة معنى المالية في اصطلاحهم وهو أوسع دائرة من معناه في اصطلاح الفقه الإسلامي، ثم إن هذا الحق لا يتجاوزها عندهم إلى المنافع والحقوق بأنواعها، فليس يصلح شيء منها أن يكون محلًا لحق الملكية في نظر القانون وإن تناولها اسم المال. بينما نجد أن الملك في نظر الفقه الإسلامي يتجاوز هذا النطاق فيثبت في المنافع على العموم سواء اعتبرت مالاً، كما ذهب إلى ذلك جمهور الفقهاء أم لم تعتبر مالاً، كما ذهب إلى ذلك فقهاء الحنفية، وذلك لما قدمنا من أن معنى الملك الاختصاص الذي يخول صاحبه الاستئثار والمنع على ما تقدم بيانه، وهذا كما يتحقق في الأموال يتحقق في غيرها، وكما يتحقق في الأعيان يتحقق في غيرها من المنافع والحقوق.

غير أنه يلاحظ أن من المنافع ما حرم الشارع، وذلك كمنفعة الغناء ومنفعة آلات الطرب، كالعود والمزمار ومنافع آلات اللهو، كالنرد ونحوه، وكذلك منافع كل ما حرم الشارع عينه إذ لا يجوز الانتفاع بما حرم الشارع عينه، كالخمر والمينة والدم المسفوح بالنسبة للمسلمين، فقد روى عبد الله بن عمر أن رسول الله ﷺ قال : «إن الله حرم الخمر والميسر والمزر والكوبة والغييراء وكل مسكر حرام» وفي لفظ آخر «إن الله حرم على أمتي الخمر والميسر والمزر والكوبة والقنيين» رواه أَحْمَد<sup>(١)</sup> . وجاء في الكتاب العزيز : «قل لآجِدَ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرِّماً عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُه إِلَّا أَنْ يَكُونَ مِيَّتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمًا خَنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رَجْسٌ»<sup>(٢)</sup> . والأدلة من الكتاب والسنة في هذا الموضوع عديدة، وكلها صريحة في تحريم شرب الخمر وبيعها والتعامل بها والانتفاع بها، وفي تحريم أكل المينة والانتفاع بها وبأجزائها، وفي تحريم الدم المسفوح وشربه، وفي تحريم الانتفاع بالآلات اللهو في اللهو بها، فكان النهي عن الانتفاع بمنافع هذه الأشياء نهياً عن تملك منافعها، فلا يصح الاستئجار عليها إذ تملكها إنما يكون باستيفائها والمتعة بها، وذلك هو المحرم المنهي عنه.

(١) المزر نيد الشعير ، والكوبة الطبل ، والغييراء قيل الطنبور ، وقيل العود ، وقيل البريط ، والقنيين لعبه للروم يقامرون بها ، وقيل هو الطنبور بالجشة .

(٢) الانعام ١٤٤

إنما يتناول ذلك النهى ما كان منفعة مقصودة منها، أما ما ليس مقصوداً منها، كتملك هذه الآلات لحرارتها أو لبيعها لذميين مثلاً، فلا يتناوله النهى ولا التحريم فيما يبدو من الأحاديث.

أما الحمر فقد نهى الرسول ﷺ عن شربها وبيعها وحملها وذلك فيما رواه أنس عن رسول الله ﷺ أنه قال: «لعن عاصرها ومعتصرها وشاربها، وحاميها والمحمولة إليه، وساقيها وبائعها وأكل ثمنها، والمشترى لها والمشترأ له» رواه الترمذى، وابن ماجة، وذلك ما يدل على حرمة تملكها على المسلم وهو ما يستلزم إلا تكون محلاً للملك المسلم وإن صلحت أن تكون محلاً للملك الذمى، وهذا عند أبي حنيفة، ورتب عليه وجوب تضمين المسلم إذا أراقها لذمى خلافاً للشافعى، ومثلها في عدم قبولها لتملك المسلم الميت فيما عدا إهابها، وذلك لما روى عن ابن عباس: «دباغ كل إهاب طهوره» فيملك الإهاب ليظهر وينتفع به، ومن الفقهاء من استثنى إهاب الكلب والختير، ومنهم من استثنى إهاب الختير فقط، ولكن الحديث عام.

وأما الدم المسفوح فقد حرم الشارع شربه، لما يترتب عليه من الضرر بشاربه، وذلك لا يمنع من تحول وتملك المنفعة أخرى غير شربه.

وعلى الجملة، فهذا النوع من المنافع المحرمة التي أشرنا إليها لا يصلح أن يكون محلاً للملك في نظر من ذهب إلى تحريمه من الفقهاء.

وكذلك لا يصلح أن يكون محلاً للملك ما كان من الأعيان معدوم المنفعة، لأن ملك العين إنما يقصد به منفعتها، فإذا لم يكن لها منفعة ما لم يصح تملكها، ومن ثم لم يجب فيها عوض عند التعذر عليها، وذلك مثل خشاش الأرض، وهو حشراتها وهوامها، فهذا لا يصلح أن يكون محلاً للملك، كما لا يصلح أن يكون محلاً له منفعة الغناء في نظر من ذهب إلى تحريمه من الفقهاء. قال ابن رشد الحفيد في البداية: أجمعوا على إبطال كل منفعة كانت لشيء محرم العين كل منفعة محرمة بأمر الشارع، مثل منفعة النوح والغناء، وأما ما اختلف في تحريمه من ذلك فقد اختلف في تملكه، ومن الفقهاء من لم يجعله محلاً للملك وأجاز أن يكون محلاً للإباحة، وأثر ذلك جواز الإجارة فيه وامتلاكه بعوض وعدم جواز

ذلك، فإجارة الفحول من الإبل والبقر والخيل للتزو منوعة عند أبي حنيفة والشافعى ؟ للنهى عن عسب الفحل مع جواز الإباحة فيها والكرامة عندهما، وجائزة عند مالك، وهو قول يخالف ما يروى عن ابن عمر قال : نهى النبي ﷺ عن ثمن عسب الفحل، رواه أحمد والبخارى، وما روى عن جابر : نهى النبي ﷺ عن بيع ضراب الفحل، رواه مسلم والنسائى. أما الكرامة ففى جوازها جاء حديث أنس : أن رجلا من كلاب سأل النبي ﷺ عن عسب الفحل فنهاه، فقال يارسول الله : إنما نطرق الفحل فنسكنه، فرخص له فى الكرامة. رواه الترمذى ولعل مالك استند إلى هذا.

وقد جرى العرف فى بعض البلاد العربية كمصر على هذه الكرامة. وما تقدم يرى أن المملوك فى نظر الفقهاء أعم من المال، إذ منه ما يعد مالا ومنه ما لا يعد مالا فى اصطلاحهم.

وما يجب الالتفات إليه أن هذا النوع من الاختصاص الذى عده الفقهاء ملكا لا ينكر وجوده رجال القانون، إذ هو أمر واقع تقوم عليه معاملات الناس، والقانون فى هذا واسع المجال. غاية الأمر أنه لا يتناوله اسم حق الملكية فى اصطلاحهم، ولذا كان بحثهم له فى نطاق الحقوق عامة، وعلى هذا يرى فى اصطلاحهم أن من المال ما يكون محلا لحق الملكية وهى الأعيان المشخصة، ومنه ما لا يكون محلا لها وهو ما عدتها. فكان أعم من المملوك . وكما يرى أن اسم المال فى اصطلاح الفقه الإسلامى أخص من الملك بمعنى المملوك، فكل مال يصبح أن يملك ولكن يوجد من المملوك ما ليس يعد مالا، كما قدمنا.

(ب) أما مدى ما يمتد إليه الملك فى نظر الفقهاء إذا ما تعلق بما يملك فإنه حين يتعلق بالأعيان يمتد إلى منافعها وثمراتها ونتاجها وجميع ما يتولد منها، سواء منها المنقول والعقارات، ففى الحيوان يمتد إلى جميع أجزائه وإلى نتاجه ومنافعه، وفي العقار يمتد إلى علوه وسفله ومتنازعه، فكان مالك الأرض البناء عليها والاستلاء به أى حيث يستطيع أن يعلو به وينتفع، وكان له من الانتفاع بسفلها ما يستطيع أن يصل إليه بالحفر فى ذلك السبيل، وكان له بناء على ذلك أن يمنع جاره من أن ينتفع بجوارها الذى يعلوها . وذلك بأن يمتد بيئاته إلى علوها على أى وضع من الأوضاع، أو بأن تمتد فروع أشجاره المغروسة فى أرضه إلى ذلك العلو، أو بأن

يمد فيها أو في علوها أسلاكاً أو نحو ذلك، كما يكون له أن يمنعه من الانتفاع بسفلها بأي طريق أراد، كأن ينشئ فيه حجرات أو غرارات أو يمد فيه أنابيب أو نحو ذلك، وإذا كان العقار أرضا زراعية كان مالكها ما ينتبه فيها من شجر وزرع وما يشمره بذلك الشجر بشرط إلا يكون ذلك من بذور مملوكة لغيره. أما ما يكون من بذر ينذر مالكه في أرض غيره فإن ما ينتبه منه ويتوارد يكون ملكا لصاحب البذر، لأنه متوله من بذرها أو نماء بذرها وليس لصاحب الأرض التي ينتبه فيها إلا ما يستحقه من أجر بسبب شغل أرضه به، وإذا ما حوت الأرض كنوزاً أو معادن فإن الكنوز لا تكون ملكا لصاحب الأرض؛ لأنها ليست جزءا منها ولا متولدة عنها وإنما تكون ملكا لصاحبها الذي أودعها فيها. أما المعادن وهي الفلزات توجد في الأرض بحسب الطبيعة فقد اختلف الفقهاء في حكمها لمن تكون ، وسيأتي بيان ذلك عن قريب.

وقد ذهب كثير من الفقهاء إلى استثناء الكلأ الذي ينتبه في الأرض من غير صنع مالكها، فذهبوا إلى أنه يكون مباحا، كما استثنوا الماء ينبع منها، وذلك لعموم قوله (عليه السلام) : «الناس شركاء في ثلاثة ، الماء والكلأ والنار» رواه أحمد، وأبو داود عن أبي خراش، عن بعض أصحاب رسول الله (عليه السلام) ورواه ابن ماجة من حديث ابن عباس وزاد فيه وثمنه حرام - وعن أبي هريرة أن النبي (عليه السلام) قال: «لا يمنع الماء والنار والكلأ»<sup>(١)</sup> رواه ابن ماجة - فليس يملك شيء من ذلك إلا بإحرازه، وتملكه بإحرازه محل إجماع غير أن ما ينتبه منه في الفلاة غير المملوكة مباح بلا خلاف إذا كان بدون إنبات، أما ما يوجد منه في الأرض المملوكة بدون إنبات أحد فهو محل خلاف بين الفقهاء، ذهب بعضهم إلى أنه مباح حتى يحرز؛ لأن مجرد وجوده في الأرض بحسب الطبيعة لا يعد إحرازاً له من مالكها، وذهب آخرون إلى أن وجوده فيها يعد إحرازاً فيكون ملكا لصاحب الأرض وإليه ذهب بعض الشافعية، وسيأتي لذلك تفصيل بيان عند الكلام على التملك بسبب الاستيلاء.

هذا، وليس فيما أخذت به القوانين في البلاد العربية خلاف لما ذكرناه مما ذهب إليه فقهاء الشريعة الإسلامية، ففي نصوصها ما يدل على أن حق الملكية

(١) الكلأ: النبات رطب وبابسه، والرطب منه الخلا، والبابس الحشيش.

محله الأشياء المعينة وما يتفرع منها فيكون لصاحبها ما يتولد منها من ثمار ومنتجاته، وما يكون لها من منافع على اختلافها، وذلك بما لا يخالف ما تقدم بيانه.

فتفصلى الفقرة الأولى من م (٨٠٣) مدنى مصرى بأن مالك الشئ يملك كل ما يعد من عناصره الجوهرية بحيث لا يمكن فصله دون أن يهلك أو يتلف أو يتغير، كما تنص المادة (٨٠٤) مدنى مصرى على أن مالك الشئ الحق فى ثماره ومنتجاته وملحقاته ما لم يوجد نص أو اتفاق يخالف ذلك، ولا يختلف القانون الليبي فى مادته (٨١٢) فى هذا عما ذكرنا، وكذلك القانون المدنى资料 فى مادته (٤٩١) والقانون المدنى资料 فى مادته (٧٦٩) فقرة أولى ، وهذا فى عمومه يتفق مع ما ذهب إليه كثير من فقهاء المالكية، ولكن جمهور الفقهاء كما قدمنا يستثنون من هذا الحكم الكلا والماء على ما بينا فيما من أحكام.

هذا وقد جاء فى القانون المدنى المصرى م (١٨٠٤) أن مالك الشئ الحق فى كل ثماره ومنتجاته وملحقاته ما لم يوجد نص أو اتفاق يخالف ذلك، وذلك ماجاء فى م (٧٧٠) مدنى سورى و م (٨١٣) مدنى ليبي و م (١٠٤٨) مدنى عراقي و م (١٢) لبناني ، ولا يرى الفقهاء هذا الرأى باطلًا، بل إنما يتقييد فقط بالنسبة للأرض عند التعاقد عليها بعقد المزارعة أو بالنسبة للشجر عند التعاقد عليه بعقد المساقاة، إذ يكون للمزارع أو المساقى حصة فى محصول الأرض أو الشجر وإن لم يكن نماء ملكه ولا تعد حبنتذ ملکاً مالك الأرض أو الشجر وإن كانت نماء ملكه، ولذا كان رأيهم أن النماء مالك مصدره دائمًا إلا فيما ذكرنا وليس للشرط أثر يترتب عليه خلاف ذلك.

ويلاحظ أيضًا أن ما يمتد إلى حق الملكية ما يعد متعددا بالعقار، سواء أكان هذا الاتحاد طبيعياً أم صناعياً، فجميع الأشياء المتحدة بالعقار تتبعه في الملك، فتكون مملوكة لمالكه عن هذا الاتحاد الذي يعرف في القانون باسم الالتصاق . ومن الجدير بالذكر أن الأشياء التي تتحد بالأرض اتحاداً صناعياً، كالبناء تتبعها ولو كانت من صنع غير مالكيها غير أنه في هذه الحال قد تعد الأرض المقام عليها البناء تابعة له، وذلك في حالة ما إذا كان البناء حسن النية وكانت قيمة الأبنية تفوق كثيرا

قيمة الأرض، م (٨٨٩) مدنى سوري و م (٩٢٥) مدنى مصرى . ويرى بعض الحنفية، كالكرخى أن الأرض تتبع البناء فى الملك إذا كانت قيمته أكثر من قيمة الأرض فتكون ملكاً لمالكه بقيمتها، وإن لم يكن حسن النية، و ذلك بناء على ارتكاب أخف الضررين عند اجتماعهما، ولا يشترطون فى ذلك حسن النية . ويرى آخرون اشتراط هذا الشرط، وعلى ذلك يؤمر صاحب البناء بالقلع مهما كانت قيمته، ولا تتبع الأرض وتسلم الأرض إلى مالكها حالية منه، زجراً له حتى لا يكون فى ذلك سبيل إلىأخذ ملك الغير ظلماً<sup>(١)</sup>، وإلى هذا مال كثير من فقهاء المذاهب الأخرى .

### **علو الأرض وسفلها :**

كان النظر يتوجه فيما سبق إلى أن يكون علو الأرض وسفلها حقاً لمالكها دون مراعاة حد معين ينتهي إليه ما مالكها من حق في علوها أو من حق في سفلها وعمقها إذ لم تكن هناك داعية تدعوا إلى البحث في ذلك؛ طلباً لوضع حدود مقدرة . ولكن حين اخترعت الطائرات فجابت الآفاق الجوية، واضطررت الحكومات إلى حفر الأنفاق الغائرة العمق تحت المنازل في المدن الكبيرة : لتكون مساراً للمركبات الكهربائية في المناطق المزدحمة بالمارأة وبالسكان ، أصبح النظر في تحديد العلو أو السفل الذي يتعلق به حق صاحب الأرض ذا فائدة وأثر في المجال الاجتماعي والاقتصادي السياسي ، بالنسبة إلى مرور الطائرات فوق الأراضي المملوكة ، وبالنسبة إلى حفر الأنفاق تحت المنازل ، فكان من ذلك أن اتجه الباحثون إلى تحديد كل من العلو والعمق الذي يتعلق به حق صاحب الأرض ولا يكون لغيره أن يتتفع به إلا عن طريقه وإذنه ، غير أن النظر في ذلك على اختلاف أصحابه من رجال القانون لم ينته في نتائجه إلى اتفاق أو إلى تحديد مرضٍ ميسور التنفيذ مأمورون الخرج ، ولهذا ذهبت التشريعات المعاصرة إلى أن يكون مالك الأرض منهما ما يستطيع أن يتمتع به ويستفيد منه في حدود إمكانه؛ لأنَّه أولى من غيره في الانتفاع بما يملك وبما يتصل به أو يجاوره مجاورة يترتب عليها ثبوت حق الانتفاع به قانوناً ، وليس من فائدة له في أن يمتد ملكه علواً أو سفلاً إلى غير نهاية ،

---

(١) حاشية ابن عابدين، ج ٥، ص ١٣٧، ١٣٥، طبعة الحلبي .

ولامحل لأن يكون لشخص ملك ما لا يستطيع أن يتتفع به، بينما يرى أن من وراء هذا الإقرار له بذلك صرراً عن له قدرة فوق قدرة الأفراد، ووسائل ليست لهم من الهيئات التي تستطيع أن تجعل من ذلك محلاً لانتفاع المجموع، ولا مساغ لأن يمتنع على الجماعة ذلك ، إد ابه يتنافي مع ما انتهى إليه النظر في هذا العصر من أن الملكية كما شرعت لصلاحة المالك شرعت كذلك لتكون دعامة من دعائم قيام النظام الاجتماعي الذي يستوجب توجيهها إلى تحقيق المصالح الاجتماعية . كما بينما فيما سبق .

وعلى هذا الأساس جاء نص الفقرة الثانية من م (٨٠٣) مدنى مصرى : أن ملكية الأرض تشمل ما فوقها وما تحتها إلى الحد المفید فى التمتع بها علواً وعمقاً . وعلى هذا الأساس وضعت بقية القوانين فى البلاد العربية بدليل ما جاء فى المواد (٧٦٩) مدنى سورى و(٤٩١) مدنى عراقي و(٨١٢) مدنى ليبي و(١٣) لبناني . وهذا مع ملاحظة القيود التي وضعت لصلاحة الملاحة الجوية ، نظراً إلى الصالح العام للدولة .

أما فقهاء الإسلام فكان رأيهم في هذا رأياً مطلقاً غير محدد فدلل بإطلاقه على أنهم لا يرون في ذلك تحديداً بمسافات خاصة ، كما جاء في كتاب الفروق للقرافي<sup>(١)</sup> ، ولكن تعريفهم الملك بأنه ما أمكن حيازته والانتفاع به ، أو بأنه الاختصاص الحاجز يشير إلى أن كلاً من العلو والسفل المملوكيين لصاحب الأرض محدد بإمكان الانتفاع بهما والقدرة على المنعة الحاجزة ، وهذا ما يجعل رأيهم في العلو والسفل قريباً مما ذهبت إليه القوانين المدنية ، وإن كانوا لم يصرحوا بذلك عند بيانهم لما لصاحب الأرض من علوها وسفلها .

هذا ، وقد تنفصل ملكية الأرض عن ملكية بعض الطبقات العلوية ، وذلك حين يتملك الإنسان علو بناء قائماً على أرض ، ويتحقق ذلك في مبني ذي طبقات باع صاحبه بعض طبقاته العليا أو باع أرضه وطبقته السفلية واستيقى لنفسه الطبقات العليا . ففي هذه الحال تكون الأرض وما عليها من بناء لم يبع معها ملكاً لشخص ، ويكون ما يعلو ذلك من الطبقات ملكاً لشخص آخر ، ويظل كذلك

---

(١) انظر الفروق للقرافي ج ٤ ، ص ١٥ ، وتهذيب الفروق على هامش ، ج ٤ ، ص ٤

مالكا لهرائه بعد انهدام بنائه. وقد يحدث ذلك أيضا في دار مكونة من ثلاث طبقات أو أكثر يبعها مالكها لثلاثة أشخاص أو أكثر، لكل شخص طبقة منها، على أن تكون الطبقة السفلية صفقة واحدة مع الأرض فيكون لمشترى الطبقة الثانية حق ملكيتها ، ولمشترى الثالثة حق ملكها، وهكذا إلى أن يكون للأخير آخر طبقة وعلوها.

وهذه الملكية لا ثبتت عند الحنفية ابتداء إلا ضمن بيع علو قائم بناؤه فلا يملك حق التعلق استقلالا عندهم إلا بطريق الوراثة، إذ تملكه استقلالا بطريق البيع أو الهبة مثلا غير صحيح، لأنه ليس بمال عندهم. وذهب الملكية والخانبلة إلى جواز تملكه استقلالا حتى أنه ليصح عندهم بيعه قبل وجود سفله، وذلك بأن بيع علو ما سينى على وضع معين موصوف، وعلى هذا الوضع يرى أن ملكية العلو قد تنفصل عن ملكية الأرض في نظر رجال الشريعة.

ولا تختلف التشريعات الوضعية عن الشريعة الإسلامية في جواز انفصال ملكية العلو عن ملكية الأرض، فتنفصل ملكية سطح الأرض عن ملكية ما فوقها أو ملكية ما تحتها عن ملكيتها، فقد جاء في الفقرة ٣ من م (٨٠٣) مدنى مصرى: ويجوز بمقتضى القانون أو الاتفاق أن تكون ملكية سطح الأرض منفصلة عن ملكية ما فوقها وما تحتها. انظر م (٧٦٩) مدنى سوري و م (٨١٢) مدنى ليبي و (١٤٩) مدنى عراقي.

### أحكام الكنوز والمعادن :

الكنز : اسم لما يوجد في باطن الأرض مما أودعه الإنسان نقوداً كان أم حلياً أم سبائك؛ ولذا لا يعد جزءاً من الأرض التي دفن فيها، ولا يتناوله مالكها، ولا حق ملكيتها، وسيأتي بيان حكمه في الكلام على أسباب الملكية، ويلاحظ أن المادة (٨٧٢) مدنى مصرى تجعل لمالك الأرض ملكية الكنز المدفون الذي لا يستطيع أحد أن يثبت ملكيته له، وذلك ما ذهب إليه القانون العراقي المدنى في مادته (١١٠١)، وكذلك الليبي م (٨٧٦)، غير أنه جعل لمن يعثر على كنز بمجرد الصدفة في أرض مملوكة للغير نصفه، وهذا حكم لا يتفق مع الأسس الشرعية عندما يظهر لهذا الكنز مالك، إذ تقضى بأن يكون له جميعه.

أما اسم المعادن فيطلق في العرف على الفلز وهو - كما جاء في القاموس المحيط - جواهر الأرض كلها من الذهب والفضة والنحاس والحديد وغيرها.

والذى يوجد في الأرض مما هو جزء منها ولم يدفعه الإنسان ثلاثة أنواع : صلب قابل للطرق والسحب والانطباع بالنار ، كالذهب والفضة والنحاس والحديد ونحو ذلك ، وصلب لا يقبل الطرق ولا الانطباع بالنار ولا السحب ، كالماس والياقوت ونحوها من الأحجار الكريمة . وسائل كالرثيق والبرول .

ويرى المالكية في أشهر أقوالهم أن ليس شيء من ذلك يعد ملوكاً لمن يتملك أرضه التي تحويه ، فلا يملك بامتلاكه ، إذ ليس مثل ذلك تملك الأرض وتطلب عادة ؛ وإنما يعد ملكاً للمسلمين استولوا عليه باستيلائهم على أرضه ، لاحتواها عليه ، وليس ثمرة للأرض ولا متولداً منها ، فكان للإمام أمر هذه المعادن يستغلها لصالح المسلمين أو يعطيها لمن يشاء نظير مال يصرف في مصالحهم أو بالمجان إن رأى المصلحة في ذلك ، ولا يقطعها تليكاً ، وإنما يقطعها إذا ما رأى المصلحة في ذلك - انتفاعاً لمدة معينة أو مدة حياة من أقطعها إياها ، ولذا لا يرثها من بعده ورثته بل يرد الأمر فيها إلى الإمام ، ولا فرق في هذا الحكم بين ما يوجد من ذلك في أرض مملوكة وما يوجد في أرض غير مملوكة ، ولا بين نوع منها ونوع آخر .

وقد جاء في كتاب منح الجليل للشيخ علیش أن هذا الحكم دعت إليه المصلحة ، لأن المعادن قد يجدها شرار الناس ، فإن تركت لهم أفسدوا ، لأنها مدعاة إلى التحسد والتقايل ، فجعلت لجماعة المسلمين درءاً لكل هذه المفاسد وما ماثلها ، على أنه يكفي في تأييد هذا الحكم أنها وجدت في أرض للمسلمين وفي ولايتهم وتحت حمايتهم ، وإنما يكون للأفراد منها ما يعطون ، وليس يتناول العطاء ما يوجد في باطنها من معادن ، ذلك ما ذهب إليه بعض المالكية .

أما غيرهم من الحنفية والشافعية والحنابلة فيرون أن هذه المعادن إذا وجدت في أرض مملوكة كانت تابعة لها ، فكانت ملكاً لملك الأرض ، وكان ملكه للأرض ملكاً لها ، لأنها من أجزاءها ، وهذا قول لبعض آخر من المالكية ، واستثنى أحمد من ذلك نبي رواية عنه ما كان من المعادن سائلاً ، بناء على أنه لسيولته لا يعود جزءاً من الأرض . فلا تتناوله ملكيتها وإنما يكون مالاً مباحاً صاحب الأرض أولى به من

غيره، لقوله (عليه السلام): «من سبق إلى ما لم يسبق إليه أحد فهو له» رواه أبو داود.  
وفي رواية عنه فهو أحق به<sup>(١)</sup>.

وفي هذا الرأى نظر، ذلك لأن الحديث يدل على أن ملك ذلك الملك للأرض لا على عدم تملكه إياه، وليس من اللازم أن يكون جزء الأرض صلبا دائمًا، وجاء في رواية أخرى عن أحمد أنه لا فرق بين الصليب والسائل في تبعيته لملك الأرض، كما جاء في إحياء الموات من كتاب الشرح الكبير.

هذا وللمالكية قول ثالث يقضى بأن لا خلاف بينهم وبين غيرهم من أصحاب المذاهب الأخرى إلا في الذهب والفضة إذ يكون أمرهما إلى الأمام، كما تقدم، وذلك لأنفرادهما باتخاذهما أساساً للتقويم، فكان من مصلحة الجماعة أن يكونا للأمة.

وما يجب ملاحظته أن مالكا والشافعى وأحمد يرون أن هذه المعادن حين تكون ملكاً لصاحب الأرض التي وجدت فيها تجب فيها الزكاة في بعض الأحوال، خلافاً لأبي حنيفة إذ لا يرى وجوب الزكوة فيها في أية حال.

أما ما جرت عليه القوانين في الجمهورية العربية المتحدة وفي سوريا والعراق ولبنان فهو أن ما يوجد في باطن الأرض من المعادن التي توجد في مناجمها فإنه يعود من أموال الدولة، وقد حدّدت المادة الأولى من القانون رقم (٨٦) لسنة ١٩٥٦ هذه المواد بأنها للمعادن وخاماتها والعناصر الكيماوية والأحجار الكريمة وما في حكمها والصخور والطبقات والرواسب المعدنية والمياه المعدنية إذا كان استغلالها لاستخراج مواد معدنية منها، وذلك البيان بناء على أن المواد المذكورة ضرورية للاقتصاد العام، فاعتبرها الشارع لذلك من الثروة الوطنية العامة التي لا تدخل في نطاق الملكية الفردية.

وهذا الموضوع قد تكفلت ببيان أحکامه في مختلف البلاد العربية قوانين خاصة، لسنا بصدّ عرض تفاصيلها إذ كل ما يعنيها بيانه هو أن هذه المواد لاتتناولها ملكية أرضها في التشريع الوضعي، وأن هذه المواد في القوانين أكثر عدداً وأنواعاً منها في الشريعة الإسلامية.

---

(١) متيهى الإزادات، جـ ٢، ص ٤٣١.

## أنواع الملك :

للملك أنواع عديدة انقسم إليها، نتيجة لاختلاف وجهة النظر إليه، فله قسمة بالنظر إلى محله أي ما يتعلّق هو به، وقسمة بالنظر إلى خصائصه وقسمة بالنظر إلى وضعه وصورته.

### قسمته بالنظر إلى محله :

ينقسم الملك بالنظر إلى محله قسمين : ملك عين ، وملك منفعة .  
فاما مالك العين ويسمى أيضاً بملك الرقبة، فهو ملك ذات الشيء ومادته،  
كملك العقار وملك المقول من الأموال أو من الأعيان .

ولا يقبل الملك من الأعيان إلا ما كان له منفعة لم يحررها الشارع . وهو ما  
يعد مالاً، فما لا منفعة له، كالخشاش من حشرات الأرض وهوامها ونحوه، وما  
كان له منفعة حررها الشارع، كالمية والخمر والخنزير للمسلمين لا يقبل الملك أو  
لأيملك .

وقد روى عن جابر، أنه سمع رسول الله (ص) يقول : «إن الله حرم بيع  
الخمر والميّة والخنزير والأصنام» فقيل : يا رسول الله : أريت شحوم الميّة فإنه  
يطلى بها السفن ويدهن بها الجلود ويستصبح بها الناس . فقال : «لا، هو حرام»  
ثم قال رسول الله (ص) عند ذلك : «قاتل الله اليهود إن الله لما حرم شحومها  
جملوه ثم باعوه فأكلوا ثمنه» رواه الجماعة .

وعن ابن عباس قال، قال رسول الله (ص) : «لعن الله اليهود حرمت  
عليهم الشحوم فباعوها فأكلوا ثمنها، إن الله إذا حرم على قوم أكل شيء حرم  
عليهم ثمنه» رواه أحمد وأبو داود . وحرمة البيع تستلزم عدم الملك .

وملك الشيء والاختصاص به إنما يكون للانتفاع به، فإذا لم يكن من وراءه  
آية منفعة أو كانت منافعه محظورة كان الاختصاص به عبئاً لا يقره العرف، وانتفع  
أن يكون مثلاً لاغتناء، أو مثلاً لأى حكم، أو أثراً من آثار الملك، فلم يقبل  
لذلك أن يملك .

هذا، وقد يكون للعين منفعة لم يحررها الشارع ولكن يوجد به مانع يمنع  
من إباحة الانتفاع المطلق به شرعاً، وذلك مثل الروث وما يشبهه من الأنجاس، مما

أيُّ الانتفاع به عند الحاجة، كالانتفاع به في تسميد الزراعة، ومثل الكلب ينتفع به في الحراسة، وهذا النوع محل خلاف. فمن الفقهاء من يرى أنه غير قابل للملك فلا يملك، كالشافعية؛ وذلك لنجاسته التي أدت إلى حظر الانتفاع به انتفاعاً مطلقاً، فحضر لذلك تملكه، ولكن جاز اقتناه للانتفاع به عند الحاجة، ويسمى اقتناه حق اختصاص، ومن الفقهاء من يرى قبوله الملك فيجوزون تملكه كالحنفية وذلك لجواز الانتفاع به في الجملة وذلك ما يسُوغ تملكه والاختصاص به. والمال بطبيعته قابل لأن يملك، ولكن قد تعرض له عوارض تجعله غير قابل للملك في بعض أحواله، وهو من هذه الناحية ثلاثة أقسام :

(أ) ما لا يجوز تملكه، ولا تملكه ، وهو ما خصص للمنافع العامة ما دام مخصصاً لذلك فلا يثبت فيه لأحد ملك خاص، وإنما يعد ملكاً لمجموع الأمة، فكان مالاً تعلق به حق الناس جميعاً، وذلك كالمساجد والحسون والأنهار والطرق العامة ونحو ذلك .

(ب) ما لا يقبل التمليل إلا عند وجود المسوغ الشرعي لذلك، وهو الأعيان الموقوفة والعقار المملوك لبيت المال مما يطلق عليه الآن الملك الحر فلا يجوز تمليل شيءٍ من ذلك لشخصٍ من الأشخاص إلا بمسوغٍ من المسوغات الشرعية، ويعد بيعها من غير مسوغٍ غير صحيح، وليس فيها لأحدٍ ملكية خاصة لها جميع عناصر الملكية ومتاعها، إذ إن الوقف عند أكثر الفقهاء لا ملك فيه لأحد، وإنما الملك فيه لله سبحانه وتعالى . أما عند غيرهم فهو مملوكٌ لواقفه أو للمستحدين لريمه . ولكن ملكيتهم له ملكية مقيدة ليس لها خصائص الملكية المطلقة، وما لبيت المال يعد ممولاًً لجماعة المسلمين .

(ج) ما يقبل التمليل والملك بلا شرط، وهو ما عدا القسمين السابقيين . وملك العين أو الرقبة إن شمل منافعها أيضاً سمي بالملك التام، وهي تسمية حديثة لم تكن معروفة لدى فقهائنا الأقدمين، وإن اقتصر على العين فقط ولم يتناول منافعها ملكاً ناقصاً وله حالتان يوجد فيهما :

**الأولى** : ملك العين التي أوصى بمنافعها لشخصٍ من الأشخاص بعد وفاة الموصى : فإن ورثة الموصى لا يملكون عند وفاته إلى رقبتها فقط تملكوها

بالوراثة. أما منافعها فهي ملك للموصى له بمقتضى الوصية، وعندئذ لا يكون مالك العين أن يتتفع بها ولا أن يتصرف في منافعها ما دامت في ملك الموصى له، وإذا انتهت مدة الوصية أو مات الموصى له ولو قبل نهايتها على ما ذهب إليه الحنفية، والقانون المدني، صارت المنافع ملكاً لورثة الموصى تبعاً لأصولها ومصدرها وهو العين، ويجب على الموصى له تسليم العين إلى ورثة الموصى إن كان حياً عند انتهاء مدة انتفاعه، كما يجب ذلك على ورثته بعد وفاته عند انتهاء مدة الوصية بوفاته، لأنها أمانة في يدهم يجب ردها إلى مالكيها عند انتهاء الحق فيها. وعند ذلك تصبح ملكية ورثة الموصى للعين ملكية كاملة، وليس للوارث بيع العين الموصى بمنافعها في مدة الوصية؛ لتعلق حق الموصى له بها وعدم قدرته على التسليم، ولكن إذا باعها للموصى له بالمنفعة جار ذلك، وكان شراؤه إليها تنازلاً عن الوصية له بمنافعها، وعند الشافعى له يبعها مطلقاً ولو لغير الموصى له، ولكن إذا كانت الوصية مؤبدة فالأصح جواز بيعها للموصى له لا لغيره<sup>(١)</sup>.

**الثانية :** ملك العين عند الإيصاء بها لشخص وبمنافعها لشخص آخر، وذلك أن يكون لشخص عين من الأعيان فيوصى بمنافعها لشخص ويرقبتها لشخص آخر، فإذا مات مصراً على وصيته وقبل كل منهما الوصية كان الأول مالكاً لرقة العين فقط، وكان ملكه ملكاً ناقصاً، وكان الثاني مالكاً لمنافعها فتسلم العين إليه؛ لاستوفى حقه منها وتظل في يده إلى انتهاء حقه فإذا انتهى عادت منافع العين إلى الموصى له بالعين، وسلمت العين إليه، وكان ملكه حبيباً ملكاً تماماً.

وملك المنافع وحدها يسمى أيضاً ملكاً ناقصاً، وعليه فالمملوك الناقص ما اقتصر على الرقة فقط أو على المنافع فقط. وذلك كملك الموصى له بالمنافع منفعة العين الموصى بمنافعها له، وملك المستأجر لمنافع العين المستأجرة، وملك المستحق في الوقف لمنافع العين الموقوفة عليه. ويلاحظ أن تسمية هذا النوع من الملك بالملك الناقص تسمية مستحدثة لم تكن معروفة عند سلفنا من الفقهاء الأقدمين.

ويرى الحنفية أن هذا النوع من الملك وهو ملك المنافع فقط قد يقيد صاحبه أن يتتفع بنفسه وأن يتتفع بواسطة غيره، فيكون له أن يؤجر وأن يعير، كما في

(١) نهاية المحتاج ، ج ٦ ، ص ٨٧

المستأجر والموصى له عند عدم التقييد بمنعه على ما ذهب إليه الشافعى . وذهب الحنفية إلى أن الموصى له بالمنفعة لا يملك إلا الإجارة؛ لأن المنافع عندهم ليست بمال وقد ملكها بغير عوض فإذا ملكها غيره بعوض كان ملكا أكثر مما ملك وهذا لا يجوز<sup>(١)</sup> . ولكن يجوز له الإعارة؛ لأن الملك بالإعارة في القوة كالمملوك بالوصية ، فكلاهما ملك بالمجان .

وقد يكسب صاحبه أن يستفع بنفسه فقط ، وذلك كما في وقف أماكن السكنى على طلبة العلم ، فليس لهم إلا أن يستفعوا بأنفسهم فيسكنوا ، وليس لهم أن يؤجروا ولا أن يعيروا ، وإن كان لهم أن يبيحوا في النطاق المتعارف من ناحية أن ذلك يعد مأذونا فيه لهم .

وكذلك يرى الحنفية أن الموقوف عليه في الحالين : حال الوقف على طلبة العلم للسكنى ، وحال الوقف على غيرهم للسكنى بذلك المنفعة فيكون له ملك المنفعة أو حق الانتفاع لا فرق عندهم بين التعبيرين وكل ما هنالك من فرق أن هذا الملك قد يكون مطلقاً غير مقيد ، كما في الوقف على الأقارب مثلاً ، وقد يكون مقيداً . وتقييده قد يكون بواسطة العرف كما في وقف بيت على طلبة العلم لسكناتهم ، وقد يكون مقيداً بالعبارة واللفظ ، كما في وقف بيت على زيد ليسكه بنفسه على ألا يؤجر ولا يعير ، وهذا خلاف اصطلاح المالكية فإنهم يجعلون حال الإطلاق من قبل الملك ؛ لثبت التصرف والانتفاع للملك فيها ويخصونها باسم ملك المنفعة ، ويجعلون الحال الثانية حال التقييد من قبل الإباحة ويطلقون عليها اسم حق الانتفاع ؛ لعدم جواز التصرف فيها للملك وهو اصطلاح الشافعية أيضاً<sup>(٢)</sup> ، وهذا اصطلاح يخالف اصطلاح الحنفية الذين لم يصطلحوها على هذه التفرقة .

ويلاحظ أن الحنفية يفرقون بين ملك المنفعة وإياحتها ، فيقولون : إن ملك المنفعة إنما يثبت بالتمليك سواء أكان بعوض ، كما في الإجارة أم بغير عوض ، كما في الوقف والإعارة والوصية بالمنافع ، وهو يكسب صاحب حق التصرف في المنفعة

(١) الدر المختار ، ج ٥ ، ص ٤٩ .

(٢) الأشيه ، للسيوطى .

بالإجارة والإعارة على حسب الأحوال عند الحنفية ما لم يوجد مانع من شرط مشروط صراحة أو عرفا.

وأما الإباحة فحق يثبت للشخص أثراً ونتيجة لإذنه بأن يتتفع، وقد يكون هذا الإذن من الشارع، كما في إباحة الانتفاع بباه الأنهر، وبالكلاً قبل الإحرار وبالطريق العام، وبالقناطر والمرافق العامة، وفي هذا الصدد روى قوله (عليه السلام) : «الناس شركاء في ثلاثة : في الماء والكلأ والنار»، أي شركاء فيها شركة إباحة لشركة ملك، وقد يكون الإذن من المالك، كأن يأذن إنسان آخر بأن يركب سيارته، أو بأن يبيت في منزله، أو أن يمر في طريقه الخاص المملوك له، أو بأن يأكل من طعامه، وما دام الإذن قائماً فالإباحة قائمة وحق الانتفاع ثابت، فإذا انتهى الإذن بانتهاء مدتة إن كان له مدة أو برجوع الإذن عنه أو بوفاته انتهى الحق.

وليس للمباح له إلا أن يتتفع بنفسه وفق الإذن الصادر له، فمن دعى إلى وليمة فليس له أن ينبع غيره عنه ولا أن ينقل من أطعمتها إلى منزله.

والمحاب له يتملك ما أبیح له بما يملك به المال المحاب وهو الاستيلاء عليه على الوجه المأذون به من صاحب الحق.

ومن هذا يتبين أن الملكية التامة محلها الأعيان المالية اتفاقاً. وأن الملكية الناقصة محلها الأعيان المالية دون منافعها أو منافعها دون ذواتها ومادتها.

ولاختلف الفقهاء في مالية المنفعة إذ يراها الشافعية مالاً، ويراهما الحنفية ليست بمال، نجد أن الملكية التامة والناقصة بالمعنى السالف الذكر محلها المال دائماً عند الشافعية فلا يملك إلا ما كان مالاً<sup>(١)</sup>. أما عند الحنفية فتكون الناقصة في المال وفي غيره، كالمنافع. أما الملكية التامة فلا تكون إلا في الأموال عندهم.

(١) راجع الأشباء، للسيوطى، ص ٣٤٩، ما يفيده تعريف السبکى للملك، بأنه حكم شرعى يقدر في عين أو منفعة يقتضى تمكين من ينسب إليه من انتفاعه وأخذ العرض عنه من حيث هو كذلك، فإنه صريح في أن الملك محله المال فقط، وأما غير المال مثلاً فلا يملك وإنما يختص به

## ٧ - الملكية في الحقوق :

إذا لاحظنا أن الحقوق أنواع :

فمنها ما يعد مالا، كالدين وحقوق الارتفاق عند كثير من الفقهاء، ومنها ما لا يعد مالا باتفاق، كحق الحضانة وحق النسب وحق الضم وحق رؤية الصغير، ورأينا أن من الحقوق ما يكون محلًا للملك، ومنها ما لا يكون محلًا للملك، وإن منها ما يجوز الاعتياض عنه بالمال، ومنها ما لا يجوز الاعتياض عنه بالمال، فإن ذلك يقتضينا بيان هذه الحقوق وقبولها الملك واختلافها بالنظر إلى محلها، وهي بالنظر إلى ذلك أنواع :

(أ) منها حقوق تتعلق بالأموال أي أن محلها المال.

(ب) ومنها حقوق تتعلق بالذمم وليس لها وجود إلا بناء على اعتبار شرعى.

(ج) ومنها حقوق تتعلق بنفس الإنسان، أي أن محلها الإنسان نفسه لا ذمته.

(د) ومنها حقوق تثبت للإنسان فيختص بها دون أن يكون لها محل تتعلق به.

فأما ما يتعلق بالمال منها، ف منه :

١ - ما يتناول ملك المنافع، كالسكنى والركوب وحقوق الارتفاق ونحو ذلك من منافع الأعيان المعيشية.

٢ - ومنه ما يتناول الإباحات، كحق المرور في الطرق العامة ونحوه.

٣ - ومنه ما يتعلق بمشيئة الإنسان وإرادته كحق الادعاء، وحق الرجوع في الهبة أو في الوصية ونحوه مما له اتصال بالمال أو بالملك.

والنوع الأول : وهو ما يتناول ملك المنافع يعد مالا عند من يرى أن المنافع من الأموال، وتتناوله ملكية المنفعة؛ لثبوت الاختصاص والانتفاع فيه بناء على تعريف المقدسي للملك.

والنوع الثاني . وهو الإباحات لا يعد من الأموال اتفاقاً ولا تتناوله الملكية على تعريف الكمال بن الهمام؛ لعدم ثبوت القدرة على التصرف فيه وإن روى أنه يعد ملوكاً بناء على تعريف القدسى إذا ما كان له اختصاص بصاحبه

والنوع الثالث وهو ما يتعلق بمشيئة الإنسان وإرادته لا يعد من الملك بناء على تعريف الكمال؛ لأن عدم عنصرى القدرة على التصرف والاستغلال فيه، وذلك ما يراه الحنفية .

ويعده مالاً من يجيز التصرف فيه نظير عوض من المال وهو رأى بعض المالكية وبعض الفقهاء الذين اختلفت أقوالهم باختلاف هذه الحقوق .

وأما ما يتعلق بالذمم، كحق الدين والحق في النفقة والحق في العمل المستحق على الأجير بعقد الإجارة فقد يرى فيه ما يعد مالاً أو في حكم المال، كالدين ، وهذا مال حكماً عند الحنفية، ومال عند غيرهم وتثبت فيه الملكية ولكنها ليست ملكية تامة؛ لأنها لا تكون إلا في الأعيان ولا ملكية ناقصة بالمعنى السابق؛ لأنها إنما تكون في منافع الأعيان.

أما الحق في العمل المستحق على الأجير فتناوله الملكية الناقصة؛ لأنه منفعة من منافع الأعيان في حقيقة الأمر .

وأما الحق في النفقة الواجبة على آخر فهو حكم شرعى ثبت أثراً للتکلیف شرعاً لمن تجب عليه النفقة فلم يكن مالاً ولا تتناوله الملكية؛ لأن عدم عنصرى التصرف والاستغلال على رأى الكمال بن الهمام، وإن صر أن يعد ملوكاً بناء على تعريف القدسى لثبت عنصر الاختصاص الحاجز فيه .

وأما ما يتعلق بنفس الإنسان، كحق الولاية على النفس وحق الحضانة وحق الانتساب وحق القصاص فهو أيضاً حقوق لا تتناولها الملكية إلا على تعريفها بأنها اختصاص حاجز، ولا تعد من الأموال عند الفقهاء، ولذا لا يجوز الاعتياض عنها بالمال ما خلا حق القصاص فقد أجيزة الاعتياض عنه بالمال، وكان له كذلك حكم المال في انتقاله بالوراثة إلى الورثة عند الحنفية والشافعية والحنابلة وإن لم يعدوه مالاً، ولذا لم يجز تملكه لأجنبي سواء أكان بعوض أو بالمجان، وإنما جاز الاعتياض عنه بالمال مع أنه ليس بمال؛ لأنه يقوم بالعقد، كما في المنافع فهي عند

الخنفسية ليست بمال ولكنها تقوم بالعقد، ولذا جازت المعاوضة عنها بمال في الإجراء<sup>(١)</sup>.

ويرى المالكية أن حق الفصاص لا يثبت لكل وارث وإنما يثبت للعصبة من الذكور، وفي ثبوته للإناث عن مالك روایتان : إحداهما أنه لا مدخل لهن فيه، والثانية أنهن كالرجال إن ورثن المقتول ولم يساوهن عاصب في الدرجة، فإن كان في درجتهن رجال فلا مدخل لهن فيه. وهذا هو المشهور<sup>(٢)</sup>.

وأما الحقوق التي تثبت للإنسان دون أن يكون لها محل ، كحق الزوج في التمتع بزوجه وحقه في طاعة زوجته إياه وحقوقه التي تثبت له بناء على أهليته وهي ما يسمى عند فقهاء القانون بالمكانت ، كحق التملك وحق التعاقد وحق الالتزام وغير ذلك من المكانت فهي حقوق لا تعد من الأموال ، غير أن منها ما أحياناً يقابل بمال ، كحق التمتع بالزوجة فقد أجاز الشارع مقابلته بمال إذ جعله مستوجبًا لهر في ذمة الزوج عند عقد الزواج ، وأجاز مقابلته بمال عند إسقاطه بطريق المخالعة ، وعلى الرغم من ذلك لا يعد عندهم مالا وإن عبروا في جانبه بأنه مملوك .

وجملة القول أن معنى الملكية أو تعريفها في الفقه الإسلامي تعوزه الدقة في التحديد ، وكان من نتيجة ذلك عدم تحديد ما يعد من قبل الملك وما يعد من قبل الاختصاص لا الملك ، أو عدم التفرقة بين الملك والاختصاص ، في حين أن حق الملكية في الفقه الوضعي محدود على ما أوضحنا فيه ، فلم تختلف فيه الآراء ، كما أن جواز الاعتياض عن بعض الحقوق وعدم جوازه لا يرجع في الفقه الإسلامي إلى ضابط عام واضح الحدود ، وإنما يختلف الحكم في ذلك باختلاف الحقوق واختلاف الأعراف ، حتى كان لكل حق حكم لا يستند فيه إلى أصل عام ، فاختلفت لذلك فيه الآراء .

(١) راجع ابن عابدين ، ج ٥ ، ص ٣٨٩ ، ج ٣٩ ، ص ٣٩٤ ونهاية المحتاج ، ج ٥ ، ومطالب أولى النهى ، ج ٦ ، من باب القدر.

(٢) العقد المنظم للحكام ، ج ٢ ، ص ٢٦٤ ، والشرح الكبير ، ج ٤ ، ص ٢٥٦ وما بعدها.

#### **٨ - قسمته بالنظر إلى خصائصه :**

وينقسم بالنظر إلى خصائصه إلى ملك خاص، وملك عام، وإن شئت قللت: إلى ملكية خاصة وملكية عامة. ويراد بالملكية الخاصة ما كانت لصاحب خاص، وأحداً كان أم متعدداً، له الاستئثار بمنافعها والتصرف في محلها<sup>(١)</sup>. ويراد بالملكية العامة: ما كانت لمجموع أفراد الأمة، أو ما كانت لجماعة من الجماعات التي تتكون منها الأمة بوصف أنها جماعة. وذلك كالأنهار والطرق وأفنيـة المدن والمحصون.

وذلك أن ما ينتفع به من الأشياء قد وجد في بداية أمره مباحا لا ملك لأحد فيه، ثم كان منه ما أمكن حيازته أو الاستيلاء عليه بقصد الاستئثار به فصار ملوكاً من استولى عليه من الأفراد، وبذلك نشأت فيه الملكية الخاصة بالاستيلاء، وهي أساس جميع الملكيات الخاصة التي تستند إلى أسبابها من العقود والتولد والوراثة والوصية وغيرها، وما هو بحسب وضعه محل ومصدر لانتفاع كل من دعته حاجته إلى الانتفاع به دون أن تدعوه داعية إلى الاستئثار به. إما لكثرته ووفرتها، كالكلأ في الأرض، وإما لتعاظمه، كالأنهار والطرق العامة، وإما لكثره من يقصده ويرتفق به، كمطاراتح البلاد وأفنيتها وما إلى ذلك من مرافقتها. وكان منه كذلك ما بقي على حاله غير متتفع به ولا مستولى عليه من أحد، فظل مباحاً غير ملوك لأحد، وذلك كالأسماك في البحار والمعادن في الأرض غير المملوكة، والطيور في الجو والصيد في الصحراء.

وال الأول من هذه الأنواع تمثل فيه الملكية الخاصة ، والنوع الثاني تمثل فيه الملكية العامة ، والنوع الثالث لا ملكية فيه لأحد ، بل يعود من المباحثات التي تملك بالاستثناء عليها .

وعلى أساس ذلك تميزت الأشياء المملوكة من الأشياء المباحة التي تملك بالإستيلاء والحيازة، وهي الأشياء التي ظلت على طبيعتها فلم يستول عليها أحد ولم تتعلق بها حقوق لأحد، كما تنوّعت الملكية إلى خاصة ، وهي ما كانت لفرد

(١) الطيري : ج ٣ ، ص ٢٢٥ ، والأموال لأبي عبيد ، ص ٢١٣ ، ٢٢٣ ، ٢٦٨ وما يعدها.

أو أكثر، على أن يكون انتفاع كل فرد في حال الكثرة انتفاعاً محدوداً بماله فيها من حظ معلوم إذا تجاوزه عدّ معتديها على حق غيره من الشركاء، وإلى عامة وهي ما كان الانتفاع بآثارها لجميع أفراد الأمة أو لجماعة من الجماعات التي تتكون منها. على أن يكون انتفاع الفرد منهم بها قائماً على أنه فرد من تلك الجماعة، دون أن يكون له اختصاص وحظ محدود لا يتجاوزه إلا إذا انتهى انتفاعه إلى وضع يحول دون انتفاع طلبه غيره من الأفراد، فعند ذلك يرد إلى مشاركة غيره في الانتفاع على قدم المساواة والعدل، بحيث لا يكون انتفاع أحدهما مانعاً من انتفاع الآخر.

وقد أقرت الشريعة الإسلامية هذا الوضع، وذلك ما لا محل للشك فيه، فإقرارها للملكية معلوم بالضرورة، وإقرارها للملكية العامة مائل في المساجد ومائل في الأعيان الموقوفة على جهات الخير العام، وظاهر فيما فعله رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) من قسمته غنائم خير نصفين، جعل أحدهما للنواب والوفود تفدى على المسلمين، وظاهر فيما حمأه رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) من الأرض لخليل المسلمين التي يحملون عليها حين يغزون في سبيل الله، فقد حمى النقيع لهذا الغرض، فكان للMuslimين عامة، وظاهر في قول عمر رضي الله عنه إذ كان يقول : «ما من أحد من المسلمين إلا وله في هذا المال حق أعطيه أو منعه، ومن أراد أن يسأل عنه فليلأتنى، فإن الله تبارك وتعالى جعلني له خازناً وقاسمًا»<sup>(١)</sup>، وظاهر في أرض السواد وأرض مصر إذ جعل عمر ذلك وقفاً على المسلمين ما تناسلوا ولم يخمسه ولم يقسمه بين الفاتحين، وذلك ما أشار به عليه على رضي الله عنه، ومعاذ بن جبل، فقد قال له معاذ : «إنك إن قسمت الأرض ليكونن ما نكره إنك إن قسمتها صار الريع العظيم في أيدي القوم، ثم يبيدون فيصير ذلك إلى الرجل الواحد أو المرأة، ثم يأتي من بعدهم قوم يسلون من الإسلام مسداً وهم لا يجدون شيئاً، فانظر أمراً يسع أولئهم وأخرهم».

وما يلاحظ أن الملكية في هذا النوع وإن تميزت من الملكية الخاصة التي لشركاء بما لها من أحكام خاصة بها لا تشتراك فيها مع الملكية الخاصة إلا أنها تمثل هذه الملكية من ناحية أنها ملكية لأفراد، كان من حق كل فرد منهم أن يحاسب

---

(١) الطبرى، جـ ٣، ص ٣٢٥، والأموال لأبي عبيد، ص ٢١٣، ٢٢٣، ٢٦٨ وما بعدها.

وأن يرافق وأن يرعى، وذلك ما يدل عليه قول عمر رضي الله عنه : «لا يترخص أحدكم في البرذعة أو الحبل أو القنب، فإن ذلك لل المسلمين ليس أحد منهم إلا وله فيه نصيب، فإن كان لإنسان واحد رأه عظيماً، وإن كان لجماعة المسلمين ارتخص فيه»<sup>(١)</sup>ـ فإن هذا تحذير لعامة الناس من أن تكون رعاياتهم لهذا المال قائمة على أنه مال الجماعة، أو مال الله، دون ملاحظة حق كل فرد فيه، وهذا ما يجعله يعني الملكية العامة في نظر الإسلام وأنها للأفراد مشتركين، لالهيئة بوصف أنها هيئة لها شخصية اعتبارية ولها ملك هذا المال وحقوقه.

ولم تجعل الشريعة الإسلامية لكل من هذين النوعين نطاقاً خاصاً، بل كل مال في نظرها صالح لأن يكون ملكاً لفرد أو ملكاً للأمة إلا ما تحول طبيعته ووضعه دون أن يكون ملكاً خاصاً، أو تحول دون ذلك المصلحة العامة، وقد فصل القول في ذلك الشافعى رضي الله عنه في كتابه الأم، إذ قال : «ما لا يملكه أحد من المسلمين صنفان : أحدهما يجوز أن يملكه من يحييه وذلك مثل الأرض تتخد للزرع والغرس والآبار والعيون ومرافق هذا الذي لا يكمل صلاحه إلا به، وهذا إنما يجلب منفعته بشيء من غيره ولا كبير منفعة فيه نفسه، وهذا إذا أحياه رجل أو امرأة بأمره وإلأ أو بغير أمره، ملكه ولم يملكه أحد غيره إلا أن يخرجه من أحياه من يده»، والصنف الثاني، ما تطلب المنفعة منه نفسه ليخلص إليها دون شيء يجعل فيه من غيره، وذلك كالمعادن الظاهرة والباطنة كلها من الذهب والتبر والكحل والكبريت والملح وغير ذلك. وأصل المعادن صنفان : ما كان ظاهراً، كالملح الذين يكون في الجبال يتتباه الناس، فهذا لا يصلح لأحد أن يقطعه أحداً بحال، والناس فيه شرعاً، وكذلك النهر والماء الظاهر، المسلمين في هذا كلهم شركاء، وهذا كالنبات فيما لا يملكه أحد، وكالماء فيما لا يملكه أحد، ودليل ذلك ما روى أن الأبيض ابن حمال سأله رسول الله (عليه السلام) أن يقطعه ملح مأرب فأراد أن يقطعه أو قال أقطعه إيه فقيل له : إنه كالماء العد، فقال رسول الله (عليه السلام) : فلا إذن. فيمنع إقطاع مثل هذا؛ لأنه حمى، وقد قضى رسول الله (عليه السلام) أنه لا حمى إلا لله ورسوله، وإنما كان هذا حمى؛ لأن المقطع إيه لا

---

(١) الأموال، ص ٢٦٨

يحدث فيه شيئاً تكون المنفعة فيه من عمله ولا يطلب فيه شيئاً لا يدركه إلا بالمؤونة عليه، إنما يستدرك فيه شيئاً ظاهراً ظهور الماء والكلاً فإذا تحجر ما خلق الله من هذا فقد حمى لخاصة نفسه وليس ذلك له ولكن شريك فيه، كشركته في الماء والكلاً الذي ليس في ملك أحد.

وليس معنى هذا أن هذا النوع لا يملك ما يستولي عليه الشخص منه بل المعنى أنه لا يجوز إقطاعه جملة، ليمنع غيره من الانتفاع، وإنما إذا أخذ منه شخص شيئاً فاستولى عليه ملكه بالاستيلاء، كمقدار من الماء يجاز أو من المعدن أو من الكلاً، وخلاصة هذا أن الشافعى رضى الله عنه يرى أن ما يجوز إقطاعه من المباح هو ما يستغني عنه ولا يضر ملكه ويكون الانتفاع به بما يحده في المالك من بناء أو غراس أو زرع أو ماء يحتقره، ولم يكن لأدمى أن يصل إليه إلا باحتفاره. أما ما كان فيه المنفعة بلا عمل ولا نفقة فهو للناس جميعاً، كالماء والكلاً والنار وملح الجبال والمعden الظاهر على وجه الأرض، وهكذا، فمثل هذا لا يجوز إقطاعه وإن جاز تملك شيء منه بالاستيلاء.

ومن العلماء من لا يرى هذا العموم ويرى تقييده بما لا تدعى المصلحة إلى جعله ملكاً عاماً، وبنى على ذلك أن جميع المعادن في الأرض تعد ملكاً عاماً وإن توفر ظهورها والوصول إليها إلى حفر وعمل ونفقة. ومن هؤلاء بعض المالكية.

هذه نظرية الشريعة في قسمة الملكية إلى خاصة وعامة، أما في الشريعة الروسية فلم تكن الملكية العامة معروفة بعنوانها الدقيق في العهد القديم عند الرومان، إذ كانوا يقسمون الأشياء قسمين: أشياء مملوكة أو في الإمكان أن تملكها الأفراد، وأشياء لا يجوز تملكها إذ يجب تركها للانتفاع العام، ولم يتوجه الفكر يومئذ إلى إقرار حق ولادة للسلطة العامة على هذه الأشياء. وقد ظل الحال على ذلك إلى القرن التاسع عشر حيث ابتدأ البحث في هذه الفكرة، فكراة الملكية العامة، وذلك بسبب انتشار المبادئ الفقهية والبحث فيها، ومنذ ذلك الحين تبلورت فكرة الملكية العامة وتحددت، ولم ينقطع بذلك الجدل والبحث في موضوعها، بل لا يزال الفقهاء باحثين في مختلف وجوهها متبعين لفروعها، محللين لطبيعتها، فكان منهم من يرى أنها لا تمثل حق ملكية بالمعنى الصحيح، وأن السلطة الإدارية لا تتمتع بحق من هذا النوع على الأشياء التي هي محل للانتفاع العام. إذ هي

بالنظر إلى طبيعتها لا تقبل أن تكون محلاً لحق ملكية من أي نوع، ودليل ذلك أنه لا يعترف للسلطة الإدارية بأى حق عيني عليها، ولم ترك لاستعمال الناس جميعاً إلا لكونها ليست محلاً لأى حق معين عليها، ولذا فإنها توصف بأنها الأشياء التي لا مالك لها، أو بأنها الأشياء المباحة، وأن الانتفاع بها من قبيل الإباحة، والإباحة تتعارض مع فكرة الحق بمعناه المعروف، غير أن أصحاب هذا الرأى لا ينكرون ما للسلطة الإدارية من ولايات عليها تتعلق بتنظيمها وضع الشرائع واللوائح للاستفادة بها، مما قد يسمى حق حفظ ورعاية، أو حق سيادة، ولم يسد هذا الرأى في المجال الفقهي بسبب أن هذه الأشياء تقبل الملكية الخاصة إذا ما أخرجت من نطاق الاستفادة العام، للاستغناء عنها، وإذاً فليس ما يمنع من أن تعدد مملوكة حال الاستفادة الناس جميعاً بها، غير أنها ملكية لها خصائص متميزة عن خصائص الملكية الخاصة استوجبها ذلك الاستفادة، وليس راجعة إلى طبيعتها. ولذلك فقد استقر رأى أكثر الفقهاء على أن الملكية فيها ملكية حقيقة إلا أنها من نوع خاص يتميز من الملكية الفردية، فهي ملكية قائمة بذاتها تفرد بخصائص معينة ولها مقومات، هي عبارة عن الحقوق المقررة للسلطة الإدارية على الأموال العامة، وليس ما يمنع حينئذ عن أن تميز كذلك باسم خاص يطلق عليه كاسم الملكية العامة.

وجملة القول أن جميع التشريعات في البلاد العربية تعترف بالملكية العامة، وتقرها وتعنى بيان مقوماتها وما يتعلق بها من حقوق. وينقسم الملك ملكاً عاماً قسمين : الأموال العامة التابعة للدولة، والأموال العامة التابعة للبلديات أو المدن وما ماثلها. والأولى هي المخصصة لنفع عمامة شاملة لجميع أفراد الدولة. والثانية هي ما كانت مخصصة لنفع فئة أو جماعة من الجماعات أو الفئات التي تتكون منها الدولة، وليس يتربع على هذا التقسيم أى أثر بالنظر إلى الأحكام القانونية الأساسية، ولا يختلف الأمر في هذين القسمين إلا بالنظر إلى توزيع الاختصاص والأشخاص الذين لهم حق الاستفادة ومن له الولاية والرعاية عليها.

وكما تنقسم الملكية العامة هذين القسمين ، تنقسم كذلك بالنظر إلى أحکامها وما خصصت له قسمين آخرين :

أحددهما : أموال عامة للدولة، وهو ما كان مخصوصاً لنفع من المنافع العامة، كالطرق والجسور والقنطرات، والأنهار والقلاع والخصون وسدود المياه

والمساجد والبيع والسكك الحديدية، وما إلى ذلك مما أعد لذلك بسبب طبيعته أو بناء على قرار تصدره الدولة بذلك.

ويمتاز هذا النوع من الأموال بأنه لا يجوز أن يكون محلاً للملكية الفردية ولا للتصرف فيه بيعاً ورهناً، ولا بغير ذلك من التصرفات التي يحظرها القانون فيه، ما دامت مخصصة لما أعددت له من المنافع العامة، فلا يكتسب عليها حقوق بمرور الزمن، ولا يحجز عليها، فإذا ما أخرجتها الدولة من هذا النطاق بقرار تصدره بذلك زايلتها تلك الخصائص، فجاز للأفراد تملكها بسبب من أسباب نقل الملكية.

ثانيهما : أموال الدولة الخاصة أو أملاكها الخاصة، وتسمى بالأملاك الحرة، وهي الأموال التي تملكها الدولة بصفتها شخصاً معنوياً وتستعملها استعمال الأفراد لملكيتهم الخاص؛ ولكن لأغراض مصلحية عامة، كالأراضي الأميرية التي تقوم الدولة على زراعتها واستغلالها دون أن تخصص لمنفعة عامة، وكذلك الأموال التي تؤول إلى الدولة من تركها لا وارث لها، أو عن أشخاص مجھولين لا تعرف لهم ذاتية، أو غائبين ليس لهم وارث، وكذلك الغابات والمعادن وما تناوله الدولة من الكنوز التي يعثر عليها حسب القوانين الموضوعة لذلك، وما تكشف عنه المياه من الجزر، وما تصادره الدولة من الأموال، وما تنشئه الدولة لموظفيها أو لرعاياها من المساكن ونحو ذلك، فللدولة في هذا النوع أن تصرف فيه تصرف الأفراد في أموالهم الخاصة، وتسرى عليها في كثير من أحوالها أحكام القانون المدني، وعلى الجملة فإن أحكام هذا النوع من الأموال تختلف بحسب اختلاف قوانين البلاد التي توجد فيها هذه الأموال.

ذلك ما انتهى إليه التشريع الوضعي نتيجة لما تتطلبه نظم الحكم السائدة في البلاد العربية وأعرافها وعاداتها، ولم يكن ذلك معروفاً على هذا الوضع والتفصيل في بداية الإسلام عند تشريع الأحكام واستنباطها، ولم يكن لبيت المال يومئذ إلا موارده المعروفة وهي الزكاة والخراج والجزية وصدقات الزروع والعشور وما يستحقه من العنائم والفناء والمعادن، وكذلك التراثات التي لا وارث لها، ويضاف إلى ذلك الضرائب التي يرى الإمام فرضها للحاجة، وكان كل ما يجيء من هذه

الموارد يعد ملكاً لبيت المال أو لجماعة المسلمين، وكانت الملكية فيه ملكية عامة، كما أنها كذلك في الطرق والمساجد وجميع ما أعد من المرافق للمصالح العامة، ويلاحظ أن تنوعها على الوضع السابق بيانه إلى - ملكية أموال عامة وملكية أموال حرفة أو خاصة تنوع واقعى نظر فيه إلى ما أعدد له وقد منها، فما أعد لصلاحة عامة دائمة له وضعه الخاص وأحكامه التي اقتضتها هذا الوضع، وهي التي تعرفها الشريعة لكل ما أعد لصالح المسلمين العامة، كالمسجد والوقف الخيرية، فلا يصلح شيء من ذلك أن يكون محلًا للملكية فردية خاصة مطلقة، ومن ثم امتنع بيعه وتهبته ورثته وإيجارته وإقطاعه ما دام معداً لذلك، وذلك ما يستوجبه الغرض منه، وما ليس كذلك من الأموال المملوكة لجماعة المسلمين له حكمه فكان فيه أرزاق الموظفين والعاملين والجنود، وشق الترع والطرق والقيام على إصلاحها وبناء المصالح، وما إلى ذلك مما يستوجب إنفاقاً وبيعاً وإقطاعاً وإصداداً وإيجاراً واستغلالاً، وذلك شأن ما يجب من الموارد السابقة الذكر. وهذا ما لا يختلف في الواقع عما بيناه في التشريعات الوضعية إلا بالنظر إلى التفصيل والتنظيم والترتيب.

## ٩ - قسمة الملك بالنظر إلى صورته :

وينقسم كذلك بالنظر إلى صورته قسمين :

### (أ) ملكية متميزة ؛ (ب) ملكية شائعة

فالمملوکية المتميزة هي ما كان موضوعها أو محلها معيناً، فشملت جميع أجزائه واحتضن بها مالك واحد، وذلك كملوکية شخص لدار بأكملها أو لطبقة معينة من طبقات دار ذات طبقات أو لقطعة أرض محددة.

والشائعة ما تعلقت بجزء نسبي غير معين من شيء نتيجة اشتراك فيه دون إفراز، فكان كل جزء منه مملوكاً لأكثر من شخص بحسب معينة، كسدس ونصف وثلث، سواء أكان ذلك الجزء صغيراً أم كبيراً، كملوکية شخص لنصف دار أو لربعها أو لعشرينها وباقيتها لغيره. وهذا ما يسميه الفقهاء بالحصة الشائعة في الشيء المملوک المشترك مهما تضاءلت، فكان كل جزء منه مهما صغراً غير مختص بأحد من الشركاء، بل تعلق به ملكياتهم جميعاً، وسنعرض لأحكامها فيما يأتي :

وتحتاج هذه القسمة قسمة واقعية مستمدّة من وضعها وواقعها في الخارج، ولذا لم تكن هذه القسمة محل لاختلاف النظر فيها، وكانت محل اتفاق بين الفقهين.

## ١ - خصائص الملك أو الملكية :

للملكية خصائص وأحكام مختلفة، على حسب اختلاف أنواعها، فيكون بعضها ما ليس لبعضها الآخر، وذلك بحسب ما تقتضيه طبيعة كل نوع، وما يدعوه إلى النظر الشرعي والمصلحة الاجتماعية.

وفيما يلى بيان هذه الخصائص والأحكام :

### خصائص الملكية الخاصة :

الأولى، أن الأصل في الملكية أو في حق الملكية أن يكون حقا مطلقا جاما لكل فائدة يستطيع استيفاؤها من الشيء المملوك، وأن يكون مقصورا على صاحبه، وهذا الأصل محل اتفاق بين الفقهين، ويظهر بوضوح في الملكية التامة في الشريعة الإسلامية، وفي حق الملكية في الفقه الوضعي.

أما بالنسبة إلى الملكية الناقصة في الشريعة الإسلامية، فإن هذه الخاصية تحدّد تبعاً لوضعها، وذلك بحسب ما إذا كانت ملكية عين فقط أو ملكية منفعة فقط، وبحسب ما إذا كانت شاملة لجميع منافع العين المتعلقة بها أو مقصورة على بعضها، فملكية حق السكني مثلا تكون جامعا لكل صاحبه وهكذا، ويتناول من فائدة مستطاعة، ويكون مع ذلك مقصورا على ما تشمله السكني، ويقتضي هذا الأصل الأحكام الآتية :

الأول - شمول حق الملكية أو الملكية على اختلاف أنواعها جميع المزايا التي يمكن الحصول عليها من الشيء المملوك في حدود مقتضاهما، فلصاحب هذا الحق أن يستعمل الشيء المملوك، وأن يستغله، وأن يتصرف فيه على الوضع الذي يريده، وللملك منافع أرض معينة أن يتفع بما يستطيعه من منافعها زراعة أو غرسا أو باتخاذها محطة أو حظيرة أو مخزنا أو مصنعا أو نحو ذلك، في حدود ما يملك من منافعها، وللملك حق السكني أن يسكن بنفسه، وأن يسكن معه غيره من أهله على الصورة التي يتغبّها، وهكذا.

الثاني - أنه حق مطلق في هذه الحدود، وذلك هو الأصل فيه، غير أن ذلك لم يسلم له في الشريعة الإسلامية، فهو فيها مقيد بعدم الإضرار بغير المالك، فشأنه شأن جميع الحقوق فيها من جهة أنها جميعها مقيدة بذلك، فإن الشريعة الإسلامية لم تشرع حقاً مطلقاً غير مقيد بذلك، بدليل قوله (عليه السلام): «لا ضرر ولا ضرار»، على أنه يجب أن يراعى دائماً لا يكون ذلك مؤدياً إلى ضياع حق المالك، بل يجب أن يوازن بين الضرر الذي يلحقه بسبب مراعاة عدم الإضرار بغيره، والضرر الذي يمس غيره إذا ما انتفع على الوضع الذي يريد فيتجنب أشد هماً، وكذلك لم يغفل الفقه الوضعي هذا النظر، فكان في كل من الفقهين قيود تقيد هذا الأصل، ومن هذه القيود ما اتفق فيه الفقهان، ومنهما ما يختلفان فيه، ومن النوع الأول ما ذهب إليه الفقهان من أن مالك العقار في سبيل انتفاعه به من نوع من أن يضر بجاره ضرراً بينما فاحشاً، لقوله (عليه السلام): «لا ضرر ولا ضرار» وعلى هذا الأساس وجدت نظرية التعسف في استعمال الحق.

وستزيد هذا الموضع بياناً عند الكلام على قيود الملكية.

الثالث - أنه مقصور على صاحبه، يعني أن لصاحبه أن يستأثر بجميع مزاياه ويمنع غيره أن يشاركه في ذلك وهذا في حدود مقتضاه، باعتباره حق ملكية بالنسبة إلى الفقه الوضعي، أو ملكاً تاماً أو ناقصاً بالنسبة إلى الفقه الإسلامي، وهذا هو الأصل فيه. ولكن الشريعة الإسلامية قد قيدته بما شرعته من حق المشاركة في بعض المنافع لغير صاحبه إذا ما اشتلت حاجته إلى ذلك، ولم يلحظ صاحبه ضرر من هذه المشاركة، ومن هذا النوع عدة مسائل :

١ - أجاز أحمد والشافعى في مذهبهم للجار أن يضع خشب داره على جدار جار له إذا دعت حاجته إلى ذلك، ولم يترتب على ذلك ضرر بجدار جاره، وذلك لما رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن رسول الله (عليه السلام) أنه قال: «لَا يمْنَعُ أَحَدُكُمْ جَارَهُ أَنْ يَضْعُ خَشْبَةً عَلَى جَدَارِهِ». متفق عليه. وخالف في ذلك أبو حنيفة ومالك.

٢ - جواز مرور الجار في أرض جاره إذا لم يكن له ماء ولم يضر ذلك به وذلك بناء على ما رواه زيد بن عبد الرحمن من القضاء بالمر في أرض الرجل

لجاره إذا لم يكن يضر بصاحب الأرض، ولم يكن للجار يمر<sup>(١)</sup>. ولما رواه مالك عن عمرو بن يحيى المازني عن أبيه، أن الصحاح بن خليفة أراد أن يمر بمروي إلى أرضه في أرض لمحمد بن مسلمة، فأبى عليه محمد بن مسلمة أن يمر به في أرضه، فقال له الصحاح : لم تمنعني ولك فيه منفعة تشرب منه أولاً وأخراً، ولا يضرك، فاستمر في إبائه، فشكاه إلى عمر بن الخطاب فأمر عمر محمداً أن يخلو سيله فرفض. فقال عمر : «والله ليمرن ولو على بطنك، وأمر بإماراره، فأمره الصحاح جبراً<sup>(٢)</sup>»، وقد أقر القانون الألماني هذا المبدأ جملة، إذ جاء فيه : إنه يحظر على المالك أن يمنع غيره من التدخل في انتفاعه بملكه متى كان هذا التدخل ضرورياً، لتوقى خطر داهم أشد كثيراً من الضرر الذي يصيبه من تدخله، وليس له إلا أن يعوض عما أصابه من الضرر.

وفي القانون المدني حالات كثيرة أجيزة فيها لغير المالك أن يستعمل ملك غيره عند الحاجة وعدم الضرر، فيجوز لمن يجاور المروي أو المصرف المملوكيين لغيره أن يستعملهما في رى أرضه وصرف مائها بعد أن يكون مالكها قد استوفى منها حاجته (م ٨٠٨) مدني، ولمالك الأرض المحبوسة عن الطريق العام أو التي لا يصلها به عمر كاف أن يكون له حق المرور في الأرض المجاورة بالقدر اللازم، لاستغلال أرضه واستعمالها على الوجه المألف.

وستزيد هذا الموضوع تفصيلاً عند الكلام عن قيود الملكية.

وقد كانت المادة (٨٠٨) من مشروع القانون المدني المصري تقرر مبدأ عاماً يقييد حق المالك في الاستئثار بملكه إذ جاء فيها : «ليس للملك أن يمنع غيره من التدخل في انتفاعه بملكه متى كان هذا التدخل ضرورياً، لتوقى خطر داهم أشد كثيراً من الضرر الذي يصيبه من التدخل، وإنما له أن يحصل على تعويض عما أصابه من الضرر، ولكن لجنة مجلس الشيوخ حين عرض عليها هذا المشروع رأت حذف هذه المادة إثر اقتراح تقدم به أحد أعضاء المجلس، بناء على ما قد يشعر به نصها من عدم تقديس حرمة الملكية وما قد يخلقها هذا النص من مشاكل قد لأنجد

(١) المتقدى على الموطأ ، ج ٦ ، ص ١٤ .

(٢) المرجع السابق ، ص ١٥ .

لها ضابطاً محدداً، وقد كان قرارها بحذفه مبنياً على أن النتيجة العملية منه تتحقق في الكثرة الغالبة من الأحوال دون حاجة إليه بناء على ما يحويه القانون من قيود في الملكية مضافاً إليها نظرية التعسف في استعمال الحق، وذلك ما يعني عنه، وعلى أية حال فذلك مبدأ جرت عليه جميع قوانين البلاد العربية. على أنه مما يجب ملاحظته في هذا المقام ما قررته الشريعة الإسلامية، وعلى غرارها جميع التشريعات الحديثة، وبخاصة في البلاد العربية من أن حق الملكية إذا تعارض مع مصلحة عامة قدمت عليه المصلحة العامة، ومن ثم لا يقف حق الملكية في تحقيق مصلحة عامة.

ثانياً - أنه حق دائم لا يقبل التوقيت، كما لا يقبل الإسقاط، وذلك ما يتناول ثلات نقاط :

الأولى : دوامه، فحق الملكية في الفقه الوضعي عندما يكون متعلقاً بعقار حق دائم لا يزول ولا يقبل التوقيت ولا يسقط بالإسقاط، وإنما يقبل الانتقال إلى غير صاحبه بسبب من أسباب نقل الملكية التي منها مضى مدة التقادم، وإذا فهو باق لصاحب ما بقى العقار الذي تعلق به.

أما إذا كان متعلقاً بمنقول، فلا تكون له هذه الصفة بطلاق، إذ تقضي المادة (٨٧١) مدنى مصرى بأن المنقول يصبح غير مملوك لأحد إذا تخلى عنه مالكه بقصد النزول عن ملكه، وذلك بخلاف العقار، إذ بالتخلى عنه يصبح ملكاً للدولة، م. (٨٤)<sup>(١)</sup> مدنى مصرى.

وليس هذا الحكم للحقوق العينية الأخرى، إذ ليس منها حق دائم. فحق الارتفاق يجوز الاتفاق على توقيته، وعندئذ يتنهى بانتهاء وقته، م (١٠٢٦) مدنى، كما يتنهى أيضاً إذا تنازل عنه مالك العقار المرتفق حين لا يكون للارتفاع أية منفعة للعقار المرتفق، ولم يبق له إلا فائدة محدودة لا تتناسب أبداً مع الأعباء الواقعة على العقار المرتفق به، م (١٠٢٩) مدنى مصرى، وحق الارتفاع يتنهى بموت المتفع أو بانتهاء أجله قبل ذلك إذا ما حدد له أجل، م (٩٩٣) مدنى مصرى، وحق الاستعمال وحق السكنى يسرى عليهم هذا الحكم م (٩٩٨) مدنى مصرى،

(١) حق الملكية ، للدكتور الصدة

وحق الحكر لا يجوز أن تزيد مدة عن ٦٠ عاما، م (٩٩٩) مدنى مصرى، ويعتبر هذا التأكيد من النظام العام بحيث لا يجوز الاتفاق على خلافه<sup>(١)</sup>.

وعلى هذا جرت القوانين في البلاد العربية مواد (٩٩٧)، (٩٩٨)، (٩٩٩) مدنى ليبي، (٩٥٤)، (٩٥٧) وما بعدها مدنى سوري، (١٢٥٣)، (١٢٥٧)، (١٢٥٨)، (١٢٥٩)، (١٢٦٠)، (١٢٦٥) مدنى عراقي.

أما في الشريعة الإسلامية، فيرى الحنفية والشافعية في أشهر أبوالهم أن ملك العين سواء أكان ملكا تماما أم ناقصا ملك دائم لا ينتهي، فلا تعود الأعيان المملوكة مباحة لا مالك لها، وفي قول آخر أنها تعود مباحة باطراحها والرغبة عنها، فتسقط ملكية صاحبها، ويتملكها من يستولى عليها بالاستيلاء، ويرى آخرون من الحنفية أن تركها واطراحها لا يسقط ملكيتها، وإنما يعد إذا للغير في الانفاع بها دون أن يتملكها، وفي البازارية أن هذا القول هو المختار.

ويرى المالكية التفرقة بين ملكية تعلقت بالعين ثمرة للاستيلاء عليها، فكانت ملكية مبدأة، وملكية ثبتت لصاحبها بسبب آخر ناقل للملكية، فإذا كانت مبدأة بأن ثبتت في مباح نتيجة للاستيلاء عليه، فإنها تنتهي بعود الملك إلى الحال التي كان عليها من الإباحة، سواء أكان ذلك نتيجة لفراره وانفلاته من صاحبه بأن كان حيوانا فقر وانفلت أم نتيجة لتركه واطراحه رغبة عنه. وأما إذا كانت نتيجة لسبب آخر، كشراء أو هبة أو إرث، فإنها تكون دائمة، فلا تنتهي بترك الملك وطرحه رغبة عنه، بل تبقى لصاحبها، ويكون له حق استرداده من يستولى عليه، ويؤسرون ذلك على أن الملك في الحال الأولى أضعف منه في الحال الثانية، إذ أنه قد تقوى في الحال الثانية بابتئاه على ملك سابق.

ومن المالكية من يرى أن الملك مطلقا ينتهي في حالة إلقاء أي متعاق مملوك في البحر، خشية الغرق بسبب ما حملته السفينة من ثقل فوق طاقتها، فإذا أخذه شخص بعد ذلك من البحر تملكه.

(١) الحموي على الأشباء، ج ٢، ص ١٠٥ .

وذهب الحنابلة إلى أن الملك يتنهى في الدواب، إذا تركها مالكها في صحراء أو في مسبعة مما يعد تركه فيه مهلكة له، ولا يزول بترك ما عدا ذلك من المتع، بل يستمر لصاحبها على أشهر الأقوال عندهم.

وجملة القول في ذلك أن في دوام ملك العين وعدم انتهائه اختلافاً في الآراء علىوجه الذي شرحته، ومنه يتضح أن أكثر الفقهاء يرون دوام ملك العين وعدم انتهائه<sup>(١)</sup>.

ومما ينبغي ملاحظته أن محل هذا الخلاف إذا لم يكن القصد من الترك والطرح تملك المتروك للغير. أما إذا كان القصد منه تملك الغير، كما في نظر النقود في الأفراح، فإن ذلك يكون من قبيل التملك، ونقل الملك إلى الغير لامن قبيل إسقاط الملكية.

ذلك ما يتعلق بملك الأعيان، أما ملك المنافع، فهو عند الحنفية ملك مؤقت، كحكمه في القانون المدني المصري، ولذا يتنهى بموت المتتفع مالك المنفعة، وبانتهاء المدة التي حددت للاستفادة، وبهلاك العين المتتفع بها، وبموت الملك، كما في العارية عند الحنفية خلافاً لمالك؛ إذ يرى أنها إذا كانت مؤقتة لم تنته إلا بانتهاء مدتتها.

أما الشافعية والحنابلة فأثر العارية عندهم الإباحة لا الملك، فهي تبيح للمستجير أن يتتفع بالعين المعاشر بطريق الإباحة، والإباحة تنتهي بوفاة كل من المبيع والمباح له.

وكذلك يتنهى ملك المنفعة في الإجارة بموت المؤجر عند الحنفية، كما يتنهى فيها أيضاً بتعذر الاستفادة بالعين المستأجرة. فإذا استأجر إنسان أرضاً للزراعة مدة من الزمان فغلب عليها الرمل أو الماء في أثناء المدة، بطلت الإجارة في باقيها، وانتهت بذلك ملك المنفعة في المدة الباقية.

---

(١) البدائع للكاساني، والخانية لقاضي خان، والبازية للبزار من كتاب إحياء الموات وكتاب الصيد، وراجع كتاب القناع، ج ٤، ص ١٣٤، ومتنه الإرادات، ج ١، ص ٢٠٥، ونهاية الحاج، ومنح الجليل، ج ١، ص ٥٨٥، والفرزوع ، ج ٢، ص ٨٤٩، والفرق للقرافي ، ج ٤، الفرق ص ٢١٣، وتهذيب الفروق.

ويرى مالك والشافعى وأحمد أن ملك المنفعة يورث، وعلى ذلك لا ينتهى ملك الانتفاع عنهم فى الإجارة بوفاة المستأجر فى أثناء مدة الإجارة بل يتنتقل إلى ورثته، وكذلك لا ينتهى بوفاة المؤجر، كما لا ينتهى فى الوصية بالمنفعة بوفاة الموصى له قبل انتهاء المدة المحددة للوصية.

وليس يختلف الحكم قانوناً بالنسبة لحق الاستعمال والسكنى عن الحكم فى حق الانتفاع م (٩٩٨) مدنى مصرى، كما لا يختلف أيضاً فى الفقه الإسلامى إذ إن ذلك ضرب من الانتفاع فى نظره، فلا يختص بحكم دونه.

أما حق الحكر أو القرار بناء على الحكر، فهو حق بقاوئه بقيام المستحكر بدفع الأجرة، مع بقاء البناء أو الغراس فى الأرض عند الخفيفية، فإذا امتنع المستحكر عن دفع الأجرة أو زالت أصول البناء أو الغراس، انتهى الحق شرعاً. أما فى القانون المصرى فقد قيدت مدتة بالأتزيد على ستين سنة، م (٩٩٩) مدنى مصرى.

الثانية : أن لا يسقط بالإسقاط، ولا بعدم الاستعمال، وهذا ما تقضى به القوانين فى حق الملكية خلافاً للحقوق الأخرى المترفة عن حق الملكية. فقد نص الشارع المصرى على سقوطها بعدم الاستعمال ، مواد (٩٩٥)، (٩٩٨)، (١١٠)، (٢٧١) مدنى مصرى.

وبناء على ذلك لا تسقط دعوى استحقاق حق الملكية بمضي المدة، وإن كان يتنتقل إلى واسع اليد بمضي المدة المكتسبة، فيكون ذلك من قبيل انتقاله من شخص إلى آخر لامن قبيل سقوطه.

وقد استثنى الشارع من قاعدة عدم سقوط الحق بعدم الاستعمال حالتين :

الأولى : ما نص عليها فى المادة ٨٧٤ مدنى مصرى، وهى حالة تملك أرض غير متزرعة، لا فى ملك أحد بسبب زراعتها، أو غرسها، أو بنائها إذ يفقد مالكها ملكيتها بعدم استعمالها مدة خمس سنوات متالية خلال الخمسة عشر سنة التالية للتلملك .

والحال الثانية : هي التى نص عليها فى م (١٤) من قانون الإصلاح الزراعى الصادر فى سنة ١٩٥٢ ، إذ توجب على من أعطى أرضاً بذل العناية الواجبة فى زراعتها، فإذا قصر فى ذلك جاز إلغاء القرار الصادر بإعطائه هذه الأرض

واستردادها منه ما لم تمض خمس سنوات على إبرام العقد النهائي بتمليكه هذه الأرض، وذلك الاستثناء بناء على أن الحق ليس غاية في ذاته وإنما أعطى لصاحبها أن يكون وسيلة أمن وعمل، فمن لم يتخد ذلك، بل اتخذه وسيلة تعطيل وإهمال كان جديراً بأن يفقده<sup>(١)</sup>.

وهذا الحكم شبيه بحكم الشريعة في حق التحجير، وهو ما يثبت نتيجة استيلاء شخص على أرض موات لإحيائها، إذ يثبت له بذلك أولوية على جميع الناس في إحيائها، ويستمر له هذا الحق مدة ثلاثة سنوات، فإذا مضت دون إحيائها سقط حقه، وذلك لقوله عليه السلام : «ليس لمحجر حق بعد ثلاثة سنين»، وبذلك قضى عمر رضي الله عنه، إذ إن مضى هذه المدة دون عمارتها دليل عجزه، فوجب لذلك أن ييسر طريق إحيائها لغيره.

هذا وقد بينا آنفاً رأى الفقهاء في ملك العين، وأنه ملك دائم عند أكثرهم لا يقبل إسقاطاً، كما لا يسقط بعض المدة. أما بالنسبة لملك المنفعة فحكمه أنه يقبل الإسقاط، فإذا أسقطه مالكه سقط اتفاقاً إذا كان سببه عقد إعارة أو عقد وصية. أما إذا كان سببه عقد إجارة، فإنه في هذه الحال يعد حقاً ناشئاً عن سبب لارم لا يملك أحد طرفيه الاستبداد بفسخه، وعلى ذلك لا يملك المستأجر أن يسقط حقه في العين المستأجرة ما دامت مدة الإجارة باقية، فإذا تم عقد الإجارة وسلمت العين إلى المستأجر ملك المنفعة ووجب عليه بدلها، وهو الأجر. أما إقدامه على الانتفاع بالعين فعلاً، فذلك له، إن شاء أقدم، وإن شاء لم يقدم، وإذا ترك اتفاقاه بالعين لم يسقط حقه بذلك الترك ما دامت مدة الإجارة باقية.

وأما إذا كان ملك المنفعة بسبب الوقف، فهو لا يسقط كذلك بالإسقاط، فالمستحق في الوقف بشرط الواقع إذا أسقط حقه لم يسقط، وله أن يطالب به بعد ذلك<sup>(٢)</sup>.

ولعدم قبول ملك العين التوثيق، اتفق الفقهاء على عدم صحة الإبراء والتنازل عن الأعيان.

(١) الملكية ، للصدة ، ص ٢١.

(٢) الآشيه والناظر ، وحاشية الحموي عليه ، ص ١٦٠ .

وليس يفوتنا في هذا المقام أن نشير إلى ما ذهب إليه صاحبا أبي حنيفة ومن رأي رأيهم في الوقف، إذ قد ذهبا فيه إلى أنه من الواقف إسقاط ملكيته العين الموقوفة وحبسها عن تملك لأحد من العباد، فتكون ملكاً لله سبحانه وتعالى، فإن قولهم هذا يتناهى مع ما ذكرناه من أن ملكية الأعيان لا تقبل الإسقاط فيما ذهب إليه الفقهاء، وهذا الرأي يخالف ما ذهب إليه غيرهم من الفقهاء من أن الوقف ليس إسقاطاً للملكية، وأن العين بعد وقفها تظل على ملك واقفها، أو تتنتقل ملكيتها إلى الموقوف عليهم حسب اختلاف الآراء، وإن كانت هذه الملكية تختلف الملكية التي كانت لواقفها، فملكية واقفها كانت مطلقة، أما هذه الملكية فهي مقيدة، وعلى ذلك فليس ما يثبت للموقوف عليهم من الملك على القول بذلك هو عين ما كان للواقف منه.

ولستا بمنجد فيما ذهب إليه صاحبا أبي حنيفة إلا أنه استثناء من ذلك الأصل.  
ومن البيان المتقدم في توقيت ملك المنفعة، وصيغة المنفعة بعد انتهاء ممتلكاتها ملكاً لمالك العين، يتبيّن أن ملك العين النافع ماله دائمًا إلى ملك تمام يتناول العين ومنافعها، لأن ملك الأشياء ليس مقصوداً لذاته، وإنما المقصود منه ملك المنافع، وإنما أقر الشارع ملك الأعيان ليكون سبيلاً إلى ملك المنافع وسندًا له، على أن بعض فقهاء المالكية قد ذهبا إلى أن الملك لا يقع على الأعيان وذوات الأشياء، إذ إن مظهره القدرة على التصرف، وليس في قدرة الإنسان التصرف في جواهر الأشياء وذواتها، إذ لا يستطيع إعدامها، وإنما يقع تصرفه دائمًا على منافعها بصورة تختلف سعة وضيقًا، وإطلاقًا وتقييدًا، وتوقيتها وتأييدها، وبحسب ذلك اختلفت العقود بأسمائها وأثارها، وهذه كما يرى نظرة غير واقعية من حيث النتائج الخارجية.

ومن هذا الذي بيناه من توقيت ملك المنافع، كانت الوصية بالمنفعة وحدها لجهات دائمة لا تتحمل الانقطاع وصبية مؤبدة، وبها تصير العين وقفًا، كما في الوصية بالمنفعة للفقراء والمساكين<sup>(١)</sup>.

---

(١) المادة ٥٢ من القانون رقم ٧١ سنة ١٩٤٦.

الثالثة : عدم قبوله التوقيت ، فحق الملكية في نظر القانون لا يقبل التوقيت ، ومن ثم لا يجوز الاتفاق على توقيته ، فالاتفاق على نقل ملكية شخص معين على أن تكون له مدة محددة تعود بعد انتهائها إلى الملك اتفاق باطل ، ومرد هذا الحكم إلى اعتبارات اجتماعية مصلحية ، روعى فيها ألا يتعرض حق المتصرف لخطر ، وذلك لأن حق الملكية يخول صاحبه سلطة إعدام ما تملكه ، فإذا أعدمه قبل نهاية المدة أضر ذلك بحق التملك فبطل ، ويرى الدكتور الصدفة أن امتناع توقيت حق الملكية لا يرجع إلى طبيعة هذا الحق ، بدليل وجود صور يتحقق فيها هذا التوقيت ، حيث لا يتعرض حق شخص آخر للخطر ، ومثل ذلك ملكية المستأجر أو المتพع للمنشآت التي يقييمها على الأرض المؤجرة أو المتพع بها ، إذ القاعدة المتبعة أن يمتلك مالك الأرض ما يقيمه غيره عليها من منشآت وذلك بمقتضى الالتصاق ، ويجوز لمالك الأرض أن يخول أجنبيا مستأجرا الحق في إقامة منشآت على الأرض تكون ملكا له ، م (٩٢٢) ، وذلك ما يجعل له أن يكون ذلك موقوتا بمدة الإيجارة ، حتى إذا انتهت كانت المنشآت ملكا لمالك الأرض ، وعلى هذا تكون ملكية هذه المنشآت موقوتة بمدة الإيجارة .

وفي رأيي أن هذه المنشآت والمباني إذا انتقلت في نهاية مدة الإيجارة إلى مالك الأرض ، فإن انتقالها إما أن يكون بلا عوض نتيجة للاتفاق ، وفي هذه الحال تكون المنشآت المذكورة جزءا من الأجرة ، أجل تسليمه إلى ما بعد انتهاء مدة الإيجارة ، وعلى ذلك تكون من أجرة الأرض ، وتكون الملكية فيها قد انتقلت إلى مالك الأرض بعقد الإيجارة ، شأنها شأن باقي الأجرة التي دفعت له ، فهي في هذه الحال أجرة معينة ، وإن انتقلت بعوض بناء على الالتصاق ، فقد انتقلت بسبب من أسباب الملكية . وما ذكره الدكتور الصدفة ردا على هذا من أن ذلك لا يسلم مع ما نصت عليه المادة (١٣٨) مدنى ، من أن هذه المباني أو المنشآت إذا ما رهنتها مالكها يكون للدائن المرتهن حق التقدم في استيفاء الدين من ثمن الأنفاس ، إذا ما هدمت تلك المباني أو المنشآت ، أو من التعويض الذي يدفعه مالك الأرض ، إذا ما استبقى المباني وفقا للأحكام الخاصة بالالتصاق ، إذ لو كان الأمر كما ذكر من انتقال ملكية المنشآت بسبب من أسباب الملك لما انتقل حق الدائن المرتهن إلى

التعويض الذى يدفعه مالك الأرض ثمناً للمبنى، ولبقى حق الرهن على المنشآت، كما هو الحال فى كل عقار مرهون باعه راهنه.

وفي رأى أن هذا الحكم ليس إلا حكماً خاصاً روعى فيه وضع المبنى من ناحية أن ليس لها حق قرار على الأرض، ومصلحة الدائن المرتهن، وإنما الفرق بين هذه الحال وحال ملكية المشتري عند الرغبة من الشفيع في طلب الشفعة، وملكية المستأجر للأجرة التي التزم بدفعها بعد مدة معينة. وهي عين في يده، وعلى أية حال فإن هذا الحكم قد ثبت للملكية لصالح اجتماعية وواقعية واقتصادية اقتضت ذلك.

وهذا ما تقضى به الشريعة الإسلامية، فالمملوك التام أو ملك العين على العموم لا يقبل التوقيت، ولا يجوز الاتفاق على ذلك، والاتفاق عليه باطل، أما ملك المفعمة فإنه يقبل التوقيت اتفاقاً، فهو في الإجارة موقت دائماً بمدتها، وفي الوصية موقت بحياة الموصى له أو بالمدة المحددة للاستفادة إذا حدد لذلك مدة، وظل الموصى له حياً إلى انتهاءها عند الحنفية.

أما عند غيرهم فإنه يكون موقتاً بالمدة، ولا ينتهي بوفاة الموصى لهم. وفي العارية يتوقف بما حدد لها من مدة إذا لم يرجع فيها المغير، أو بحياة العاقدين أيهما أقرب. فإذا انتهت المدة، أو توفي أحدهما، انتهى عند ذلك ملك الاستفادة، وعند مالك يتوقف بمدة العارية إذا حددت في العقد، فإن لم تحدد حددها العرف، والتوقيت عندهم لازم خلافاً للحنفية.

ولعدم جواز توقيت ملك العين في الشريعة الإسلامية كان في العُمرَى غير موقت، على الرغم من إفادته عبارتها التوقيت عند الحنفية، ومن ذهب مذهبهم، وصورتها: أن يقول مالك العين لآخر أعمرتك دارى، أو هي لك عمرى أو عمرك، فقد ذهب الجمهور إلى إفادتها ملك العين، وأنها جائزة، فتصير بها العين ملكاً لمن أعطيت له ولورثته من بعده، وقد نقل هذا عن جابر بن عبد الله وابن عمر وابن عباس، وهو مذهب الحنفية والزيدية والحنابلة والشافعية مستدلين بما رواه أبو هريرة عن النبي ﷺ قال: «العُمرَى ميراث لأهلهَا» أو قال: «العمرى جائزة»، متفق عليه، وذهب مالك إلى أنها من قبل تملك المفعمة، وهي جائزة، ولذا تعود رقتها إلى مالكها بعد انتهاء الاستفادة بها.

ثالثاً : إن بداية الملكية ملکية تامة ، سببها الاستيلاء على المباح ، إذ كانت جميع الأشياء منذ خلقها الله مباحة ، وإنما ملكت ابتداء بالاستيلاء عليها ، ويدل على ذلك قوله تعالى في كتابه العزيز : «**هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا**»<sup>(١)</sup> ، فكانت جميع الأشياء مباحة للناس يتغذون بها ، وإنما يتملكونها بالاستيلاء عليها لقوله عَزَّوَجَلَّ : «من سبقت يده إلى ما لم تسبق إليه يد غيره فهو له» ، وأثر الاستيلاء ملك العين ملکية تامة ، وعنها تفرعت جميع أنواع الملكيات بالأسباب الناقلة للملكية ، سواء أكانت ملكية منافع أم ملکية أعيان .

غير أن من ملك المنافع مالا يستند إلى ملکية تامة في محله ، وذلك كحق الشرب ، وحق المروز ، وحق المسيل ، فإن هذه الحقوق قد ثبتت وتستقر على الأرض المباحة باستعمالها في هذه الحقوق دون أن يسبق تملكها بالاستيلاء عليها ، كما إذا أحيا شخص أرضاً معينة وهي محاطة بأراضٍ موات ، جعل منها طريقاً إلى أرضه أو مسيراً لأرضه فإنه بذلك يتملك تلك الحقوق عليها دون أن يسبق تملكها ملك رقبتها .

### **خصائص ملك المنفعة :**

وينفرد ملك المنفعة عن ملك العين في الشريعة الإسلامية بالخصوصيات الآتية :

أولاً : قبول ملك المنفعة لأن يقيد بالزمن والمكان والصفة والنوع ، فتملك المنفعة في مدة معينة ، كما في الإجارة والوصية بالمنافع ، أما قوله التقييد بالزمن فلأن الزمن يعد معياراً للمنفعة المملوكة فيملك من المنفعة بقدر ما يكون منها في زمن معين ، وأما تقييدها بالمكان والصفة والنوع فلأن ذلك يعد بياناً لما ملك منها وتعريفاً به ، وهذا بخلاف ملك العين ، فإنه دائم مطلق ، ومن ثم لا يتقييد بزمان ولا مكان ولان نوع ولا منفعة .

وعلى ذلك جاز للموصى أن يقيد انتفاع الموصى له بمنفعة دابة بر كوبها فقط ، والموصى له بمنفعة أرض بزراعتها نوعاً خاصاً من المزروعات ، كما يجوز ذلك للمعير بالنسبة إلى المستعير ، وللواقف بالنسبة إلى الموقوف عليه فيقيده بسكنى

(١) سورة البقرة ٣٩

الدار الموقوفة دون استغلالها أو بسكنها بنفسه كما في المدارس الموقوفة للسكنى والتعليم، ويلاحظ أن في بعض هذه الأحكام خلافاً مرده إلى أن الرضا بالأعلى يعد رضا بالأدنى وأن من ملك شيئاً ملك أن يملكه غيره، فكان من نتيجة ذلك أن رأى بعض الفقهاء أن الرضا بالحمل على الدابة يعد رضا بركوبها، وأن تملك الاستغلال يستلزم ملك الاستعمال، وهكذا. بينما يرى آخرون أن هذه تعد منافع متعددة متغيرة، ومن ملك المنفعة لم يملك غيرها، وقد يكون للعرف مع هذا مدخل في التقييد، لأن المعروف عرفاً كالمشروط في الاعتداد به.

وتفيد ملك المنفعة كما يكون عند إنشائه يكون بعد إنشائه في بعض الحالات كما في الإعارة، إذ للمعير أن يقيد المستعير بعد إنشائه؛ لأن ذلك يعد من قبيل العدول عن الإطلاق إلى التقييد، وله ذلك بناء على أن الإعارة غير لازمة، ولذا لم يكن له ذلك عند من يراها لازمة، كالمالكية، كما لا يكون ذلك لسلوكه بعد إنشاء وقفه إلا إذا شرط لنفسه مثل هذا التغيير، ولا يكون في الإجارة إلا باتفاق طرفيها، إذ إن ذلك يعد تعاقداً جديداً فسخ به التعاقد السابق.

ويلاحظ أن حقوق الارتفاق حقوق دائمة عند الحنفية، وعلى ذلك لاقب التقييد بالزمان، وإنما تقبل التقييد بالصفة عند إنشائها فقط، كأن يقيد حق المرور باختياراته مثياً دون ركوب، وحق الشرب من كوة معينة.

ثانياً: أنه لا يقبل التوارث عند الحنفية في جميع صوره وأحواله؛ لأن انتهاء بالموت عندهم، ويستثنى من ذلك ما لا ينتهي بالموت، كحقوق الارتفاق، إذ إنها تورث وتنتقل تبعاً لانتقال العقار المرافق، مثل حق المرور والشرب والمسليل والعلو.

وخلالفهم في عدم قبول ملك المنفعة للتوارث جمهور الفقهاء من الشافعية والمالكية والحنابلة، فذهبوا إلى انتقالها بالوراثة عند موت المالكها، لأنه لا ينتهي بالموت، وبناء على ذلك إذا كان ملك المنفعة مؤقتاً بعدة فتوبي المالك قبل انتهائها انتقل إلى ورثته، وذلك كما في الوصية، وكما في الإجارة عند المالكية والشافعية والحنابلة، وكما في الإعارة عند المالكية، وذلك للزوم العقد عندهم. ولا ينفسخ العقد اللازم بموت أحد طرفيه إلا إذا تعلق بشخصه، كما في إجارة الأجير على أن يعمل بنفسه، أما ملك العين فإنه يتنتقل بالوراثة اتفاقاً.

ثالثاً - أن ملك المنفعة يستوجب حيازة العين التي تعلق بها عند ما يكون ذلك هو السبيل إلى استيفائه، كما في الإجارة والوصية بالمنافع، والإعارة عند من يرى أنها تملك للمنافع، فإذا حازها مالك المنفعة وجب عليه صيانتها وحفظها، كما يصون ماله ويحفظه، فإذا قصر في ذلك أو تعدى على العين، فتلفت أو نقصت ضمن قيمتها أو نقصها، أما إذا تلفت عنده دون قصد أو تقدير فلا ضمان عليه في الإجارة والوصية، وكذلك في العارية عند الحنفية خلافاً للشافعية والحنابلة، إذ أوجبوا الضمان عند التلف مطلقاً على المستعير إلا أن يكون مستعيراً من أمين، كالمستأجر. أما المالكية فلهم في العارية تفصيل يفرق فيه بين ما يناب عليه فتعتبر يد المستعير عليه يد ضمان وبين ما لا يناب عليه فتعتبر يد المستعير عليه يد أمانة، فيما يناب عليه فيه الضمان إلا إذا أقام ببينة على أنه لم يكن له في تلفها يد، وما لا يناب عليه لا ضمان عليه فيه إلا بالتعدى أو التقدير.

وإذا حاز مالك المنفعة العين لاستيفاء حقه منها كان عليه نفقاتها إن كان انتفاعه بها بالمجان ما دام متنفعاً بها، لأن الغرم بالغنم، فإذا كانت العين حيواناً كان على المتنفع به علفه وما يلزم للمحافظة عليه، وإذا كان سيارة كان عليه أجر مقرها، وإن كان انتفاعه بها نظير عوض كان ذلك على مالك العين، وهذا عند الحنفية، وذهب المالكية والحنابلة والشافعية إلى أن ذلك يكون على مالك العين عندما يكون انتفاع المتنفع بها نظير عوض، كما في الإجارة، أما إذاً كان انتفاعه بها بالمجان فكذلك الحكم عندهم إذا كانت العين عادية، ويرى بعض المالكية فيها أن يكون ذلك على المستعير، لأن الغرم بالغنم، أما إذا كانت العين موصى بمنفعتها، فإن ذلك يكون على الموصى له عند الحنابلة لأنه المتنفع، ولا يلزم الورثة بشيء من ذلك، وعند الشافعية قولان. ويظهر لي أن الحكم كذلك عند المالكية إذ لم أجده نصاً<sup>(١)</sup>.

---

(١) نهاية الحاج، ج ٥، ص ١٣٤، وكشف النقاع ، ج ٢، ص ٣٠٩، ٣٣٨، ٥٢١، والشرح الكبير، وحاشية الدسوقي عليه في آخر العارية.

## عناصر الملكية :

عن الأصحاب (الجُنُب)  
أسلمة (الثورة) الفروع كرس

لرجال القانون عنابة بيان ما لصاحب حق الملكية من مكانت أو سلطات أو مزايا يستطيع مباشرتها أو التمتع بها في مجال انتفاعه بالشيء محل هذا الحق، وقد كان تعريفهم لهذا الحق قائماً على بيان هذه المزايا والمكانت التي أطلقوا عليها اسم عناصر الملكية، وقد بينما فيما سبق أن هذا الحق حق جامع، يعني أنه يخول صاحبه حق الحصول على جميع المزايا التي يمكن استفادتها من محله في حدود القانون، ويمكن رد هذه المزايا إلى ثلاثة عناصر جاء النص عليها في تعريف هذا الحق في المادة (٨٠٢) مدنى مصرى، والمادة (٧٦٨) سورى، والمادة (٨١١) ليلى، إذ جاء في هذه المواد : «المالك الشيء وحده في حدود القانون حق استعماله واستغلاله والتصرف فيه»، كما جاء ذكرها أيضاً في المادة ٤٨ عراقي، والمادة ١١ من مرشد الحيران مع ذكر المنفعة بدلًا من الاستعمال. ويلاحظ أن التمييز أو التفرقة في المعنى بين هذه العناصر مما يدق، إذ يتناول بعضها ما يتناوله بعضاً الآخر، فبعض ما يعد من قبيل الاستعمال ليس ثمة ما يمنع أن يعد من قبيل الاستغلال، كزراعة الأرض، فهي انتفاع أو استعمال إذا ما نظرنا إلى أنها عمل في الأرض وانتفاع بها في سبيل الزراعة، وهي استغلال إذا ما نظرنا إلى أنها طريق للحصول على ثمارها أو حاصلاتها، وقد تعد تصرفًا في الأرض إذا ما نظرنا إلى أنها عمل في الأرض يغير من طبيعة سطحها وهكذا، ومن هنا لم يكن ذكر هذه الأمور الثلاثة إلا بقصد الدلالة على أن حق المالك مطلق في الانتفاع بالأرض في جميع مجالات الانتفاع ووجوهه في حدود القانون، فلا يمنع إلا من مزية أو مكنة حرمتها القانون. وليس يراد أن ثبتت حق الملكية منوط بشبوب هذه العناصر جميعها، بل المراد أن ثبوتها يتحقق بثبوت التمكّن من الحصول على جميع المزايا في حدود القانون، غير أنه يلاحظ مع هذا أن قوام حق الملكية إنما هو حق التصرف فلا يفصل عنها، وفيما يلى بيان لما يراد بكل عنصر منها .

يراد بالاستعمال استخدام الشيء، واستخدامه يكون بالحصول على منافعه التي أعد لها أو أمكن استخدامه فيها، كاستعمال الحيوان أو السيارة للركوب أو للحمل، والثياب للبس والدار للسكنى والأرض للزراعة، والكتاب للقراءة وهكذا.

ويراد بالاستغلال القيام بالأعمال التي يراد بها الحصول على ثمار الشيء المملوك ونتائج استخدامه، سواء أكانت ثماراً طبيعية أم متولدة منه، كنتائج الحيوان، وكلاً الأرض، وأشجارها الطبيعية، أم كانت له باستحداث الإنسان وعمله، كالزرع والشجر، أم كانت نتيجة عمل قانوني، كالأجرة الناتجة عن إجارة، والثمار لا تتناول في العرف القانوني منتجات الشيء المملوك، إذ يراد بالثمار على الجملة مالاً يترب على أخذه انتقاداً لأصل الشيء المملوك. أما المنتجات فيراد بها ما ينتقص من أصل الشيء المملوك، كال أحجار تؤخذ من الأرض والأشجار تؤخذ من الغابة، وقد يعد الشجر ثمرة إذا ما أعدت الأرض وما عليها من الأشجار لهذا الغرض، وعلى أية حال فليس لهذه التفرقة أية ثمرة بالنسبة لما نحن فيه من بيان حق المالك فيما يملك.

ويراد بالتصريف هنا ما يتناول الأعمال المادية والأعمال القانونية، فالأعمال المادية هي التي يترب عليها أثر حسي في الشيء المملوك، كتغيير صورته أو إتلافه أو تجزئته وما أشبه ذلك بما يمس مادته وينالها، ولتعدد صورها واختلافها يرى أن منها ما يختلف بالاستعمال، فاتخاذ الأخشاب أبواباً يعد استعمالاً لها وتصرفاً فيها. والأعمال القانونية هي التي يترب عليها أثر قانوني في الشيء المملوك، كبيعه وهبته ورته، مما يترب عليه نقل ملكيته أو تحميته بحق عيني. ويلاحظ أن العمل المادي يرد على ذات الشيء المملوك ومادته، أما العمل القانوني فيرد على حق المالك، إذ هو تصرف قانوني في الحق يترب عليه نقله إلى مالك آخر أو تحميله بحق لغير مالكه.

وعلى ذلك يرى أن سلطة التصرف المادي في الملك تعتبر عنصراً جوهرياً لحق الملكية يتميز به عن غيره من الحقوق العينية الأخرى، إذ إنها وإن أولت صاحبها أن يفید من شيء مملوك لغيره على صورة مختلفة باختلاف هذه الحقوق نجد أن صاحبها مطالب بالمحافظة على مادة الشيء ورده إلى مالكه بعد انتهاء حقه، ومع ذلك يرى أن إفادته منه أضيق دائرة من إفادة صاحبه، وذلك بما لصاحب من حق جامع لجميع أنواع المزايا والتصرف. وإن لوحظ أن حقه هذا قد يتقيد بما يتقرر لغيره من حقوق على ما يملك، فوجود حق انتفاع لشخص على شيء مملوك لغيره يمنع مالكه من أن يتصرف فيه تصرفًا ماديًا طيلة مدة الانتفاع م ٢/٩٩٤ مدنى

مصري، كما يمنعه من أن يترتب عليه حق الانتفاع لشخص آخر خلال هذه المدة، ووجود حق ارتفاع على عقار يمنع صاحبه من أن يعمل فيه ما يؤدي إلى انتهاص في استعمال هذا الحق أو إرهاق صاحبه عند استعماله بما لم يكن يتعرض له من قبل م ٢٣ / ١١٠ مدنى مصرى، وهكذا مما تكشفت ببيانه القوانين من القيد (١) وبيننى على ما مالك هذا الحق من ولاية مطلقة أن محل هذا الحق لا يمكن أن يكون ملوكا كله لعدة أشخاص، فيكون لكل منهم حق ملكيته، إذ تعدد هذا الحق فيه يستوجب تعارض هذه الحقوق ومانعها، وليس يستقيم ذلك إلا بأن يقيد بعضها ببعضها، وذلك ما يتنافى مع حقيقتها.

وقد هاء الإسلام لم يعنوا بذكر هذه العناصر الثلاثة جميتها في تعريفهم للملك، فالمقدس في حاويه لم يذكر واحدا منها في تعريفه، بل اقتصر فيه على أنه الاختصاص الحاجز، والكمال بن الهمام اقتصر على ذكر عنصر التصرف مكتفيا به عن ذكر العنصرين الآخرين، فعرفه بأنه قدرة شرعية على التصرف. وجاء في تعريف لغيرهما ذكر الانتفاع والمواوضة، وليس يبعد أن يكون قد استغنى بالنص على الانتفاع عن ذكر الاستغلال؛ لأنها ضرب من الانتفاع، فكان من مدلول اللفظ كما يرى أن من مدلوله أيضا تصرف المالك في ملكه تصرفًا ماديًا لأنه حين يتصرف فيه هذا التصرف يتفع به، فإن التصرف المادي إنما يكون في مجال الانتفاع بالشيء، فكان ضربا من الانتفاع، وليس يضر أن يكون الانتفاع بهذا المعنى الواسع الشامل متناولا أيضا التصرف القانوني إذ لا يباشره المالك إلا لتحقيق متفعة له، وعلى هذا يكون في النص على الانتفاع غناء عن ذكر غيره، كما يمكن أن يقال إن في النص على التصرف وحده، كما هو في تعريف الكمال، غناء عن ذكر عنصر الاستعمال والاستغلال، لأن من له التصرف له أن يتفع وأن يستغل، ولا يمنع من الانتفاع والاستغلال شرعا إلا حيث يمنع من التصرف بسبب ثبوت حق لغيره، فالراهن من نوع من الانتفاع بملكه ومن استغلاله إلا بواسطة المرتهن محافظة على ماله من حق الحبس واليد.

---

(١) الملكية ، للدكتور الصدة.

وعلى أية حال فليس في إغفال فقهاء الشريعة لذكر هذه العناصر في تعريف الملك دلالة على أنهم لا يرونها مظهر الملك في الخارج، وأن بها قيامه فليس لذلك في الفقهين قيام إلا بها، وإذا كان الفقه الغربي فقها واقعيا في نظره فلا يرى حق الملكية إلا في واقعه، حيث يتمثل في هذه العناصر الثلاثة في الخارج، فإن الفقه الإسلامي حين يرى الفقه حكما شرعا أو قدرة شرعية يمتحنها الشارع للشخص فإنه يجعلها أساسا وسببا لما هو واقع في الخارج من ثبوت هذه العناصر لصاحبها، فيجعلها مسببة عنه وأثرا لازما له، بحيث يكون وجود أحدهما لازما لوجود الآخر، فلا ينفكان ولا ينفصلان أحدهما عن الآخر، غير أن الوضع في الفقه الغربي يخالف عنه في الفقه الإسلامي، فالفقه الغربي حين يعرض للملك إنما يعرض له مثلا في حق الملكية الذي يتعلق بالعين المبنية على صورة شاملة، وذلك ما يتتحقق في الملك التام عند فقهاء الشريعة. أما الفقه الإسلامي فحين يعرض للملك يعرض له بصورة عامة مختلفة الصور والأوضاع على ما بينا من قبل، فمنه الملك التام الذي يتعلق بالعين ومتفوتها جميما، ومنه الملك الناقص الذي يتعلق بالعين وحدها أو بالمنفعة وحدها، ويتناول الملك الذي يتعلق بالحقوق على ما سبق بيانه، ومن ثم كان مظهر الملك في الخارج مختلفا بحسب متعلقه بالنظر إلى ثبوت حق الانتفاع وحق الاستغلال وحق التصرف اختلافا تتسع مسافته ما بين صوره وتضيق على حسب ما تعلق به من عين أو منفعة أو حق. فقد علمت أن من الحقوق المملوكة ما لا يقبل التصرف لا بالإسقاط ولا بالتمليك كالاستحقاق في الوقف، ومنها ما يقبل الإسقاط ولا يقبل التملك، كحق الشفعة، ومنها ما يقبلهما كحق التعلق، وأن منها ما لا يقبل الاستغلال ويقتصر الانتفاع به على مجرد الاستعمال، كحق المرور، ومن هذا لم يكن ثبوت العناصر الثلاثة أمرا لازما لثبت الملك، بل يكفي لثبوته شرعا كما قدمنا أن يكون هناك اختصاص يصاحب له على وضع يمنع غيره من التدخل فيه، كما بينا من قبل، ومن هذا يرى أن الملك في الشريعة أعم منه في الفقه الغربي، وكان ذلك أساس اختلافهما إلى عناصره، إذ كان التصرف عنصرا جوهريا لازما بالنسبة لحق الملكية، ولم يكن كذلك بالنسبة لما يسمى ملكا في الفقه الإسلامي.

## ١١ - حمايتها :

أساس الملكية كما قدمنا هو الاختصاص، وليس لها وجود ولا بقاء إلا بوجوده وبقائه، وذلك ما استوجب صيانتها وحمايتها، وعناية المشرع عن تلك الحماية وتنظيمها وبيان وسائلها منذ كان لها وجود يقره الناس ويرونه دعامة من أهم دعائم حياتهم ومعايشهم، وقد جاء الإسلام فأقر للملكية ما تتطلبه من حماية وصيانة، وأعلن الرسول ﷺ ذلك في أعظم مجتمع إنساني وجده في زمانه ﷺ، وهو مجتمع المسلمين يوم عرفات في حجته صلوات الله عليه إذ خطابهم بقوله :

«إن دماءكم وأموالكم عليكم حرام، كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا، ألا هل بلغت اللهم أشهد»<sup>(١)</sup>. فكانت صيانة المال وحمايته كصيانة النفس في حرمة الاعتداء عليهما، هذا إلى قوله ﷺ : «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها، وحسابهم على الله»<sup>(٢)</sup>، وقوله : «كل المسلم على المسلم حرام دمه وماله وعرضه»<sup>(٣)</sup>، وقوله : «لا يحل مال امرئ مسلم إلا بطيب نفسه» وهذا إلى ما شرعه الله من أحكام لحفظها وصيانتها من العدوان عليها، كحد السارق والنهى عن أكل المال بالباطل فقد قال تعالى : «والسارق والسارقة فاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالا من الله».

وقال : «ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل وتدلوا بها إلى الحكام لتأكلوا فريسا من أموال الناس بالإثم» وقد أقر القانون المصري هذه الحماية في مادة ٨٠٥ مدنى، إذ نص فيها على أنه لا يجوز أن يحرم أحد ملكه إلا في الأحوال التي يقررها القانون وبالطريقة التي يرسمها، ويكون ذلك في مقابل تعويض عادل، وهو نص المادة (١٠٥٠) مدنى عراقي والمادة (٧٧٢) مدنى سورى. وذلك ليس إلا نتيجة لما أقرته الدساتير في البلاد العربية إذ نص فيها على

(١) صحيح مسلم ، ج ٢ ، ص ٥٣٤

(٢) صحيح مسلم ، ج ١ ، ص ٣٤

(٣) صحيح مسلم ، ج ٤ ، ص ١٨

أن الملكية مصونة ولا ينزع ملك أحد أو ماله إلا لأجل النفع العام في الأحوال وبالطريقة التي يعينها القانون وفي نظير تعويض عادل، وليس فيأخذ الملك للمنفعة العامة مخالفة لما شرعه الشارع الإسلامي، فإن ما أعطى للملك من حق في حماية ملكه وعدم المساس به إنما هو حق مقيد، كغيره من الحقوق التي منحها الشارع للناس مقيدة بعدم الضرر، وذلك لقوله ﷺ : «لا ضرر ولا ضرار»، ولقد أمر رسول الله ﷺ بقطع نخل سمرة بن جندب دون مراعاة لحقه في حمايته حين اتخد ملكيته له وسيلة إلى الإضرار بصاحب البستان الذي كان يقوم فيه هذا النخل ، إذ أكثر من دخول هذا البستان بحججة نظر نخله ، فكان في ذلك ضرر غير محتمل بصاحب البستان وأهله ، وأبى أن يمنع هذا الضرر ببيع النخل أو هبته لصاحب البستان فلم يكن بد من أن يأمر رسول الله ﷺ صاحب البستان بقطعه دون مراعاة لملك هذا النخل من حق الحماية ، وعلى هذا الأساس جاز نزع الملك الخاص للمصلحة العامة جبراً عن صاحبه إذا امتنع عن بيعه للمصلحة العامة عتنا إذ إن امتناعه في هذه الحال يكون ظلما وإنما لا يقر عليه .

ولقد ضاق المسجد الحرام على الناس في زمن عمر رضي الله عنه ، وكانت دور الناس محدقة به من كل جانب ما عدا فتحات يدخل الناس منها إلى المسجد فساوم أصحابها في شرائها فرضي منهم أناس اشتري دورهم وأدخلوها المسجد وأبى عليه ذلك أصحاب الدور الأخرى فأخذوها منهم جبراً ، ووضع قيمتها بخزانة الكعبة فظلت بها إلى أن أخذها أصحابها . وحدث ذلك مرة أخرى في زمن عثمان رضي الله عنه ففعل كما فعل عمر ، ومن هذا يتبيّن أن لولي الأمر الحق في أن يأخذ الأموال من أصحابها إذا ما دعت إلى ذلك مصلحة عامة لا سبيل إلى تحقيقها إلا بذلك ، وإنما يأخذها بقيمتها إلا أن تدعو الضرورة إلى فرض ضريبة يأخذها من القادرين عليها ، فعند ذلك يأخذها ضريبة من غير عوض .

وببناء على ذلك إذا ما نزلت نازلة ماجحة أو حلّت بال المسلمين كارثة ، ولم يمكن دفع ذلك إلا بأموال تؤخذ من أرباب الثراء جاز لولي الأمر حينئذ أخذها بلا عوض ، فريضة مفروضة عليهم ما دام لا يوجد في بيته المال ما يقوم بدفع ذلك عن المسلمين ، ولقد حمى عمر رضي الله عنه أرضا بالربذة فجعلها خاصة برعى إيل الصدقة ، فقال له أهله : يا أمير المؤمنين إنها بلادنا قاتلنا عليها في الجاهلية

وأسلمنا عليها فعلام تحميها، فقال لهم عمر : «المال مال الله والله لولا ما أحمل عليه في سبيل الله ما حميت شيئاً في شبراً».

وما لا شك فيه أن احتباس المال لدى فئة خاصة من فئات الأمة يتداول فيما بينها دون غيرهم من طوائف الأمة أمر يكرهه الشارع الإسلامي ولا يقره، وما يدل على ذلك أن الله سبحانه وتعالى حين أمر بقسمة ما يفيه من الأموال على رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) من أهل القرى بين أرباب الحاجات من ذوى القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل، جعل سبب ذلك وحكمته ألا يكون المال دولة بين الأغنياء، فقد قال في سورة الحشر : «مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرْبَى فَلَلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنِ السَّبِيلِ كِلَا يَكُونُ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ»، وروى عن أبي سعيد الخدري أنه قال «كنا في سفر فقال النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) : من كان معه فضل زاد فليعد به على من لا زاد له ، ومن كان له فضل ظهر فليعد به على من لا ظهر له»، وأخذ يعدد أصناف الأموال حتى ظننا أن ليس لنا من أموالنا إلا ما يكفيانا .

من هذا يرى أن لولي الأمر حق التدخل في الأموال والأملاك بما يرفع الضرر ويدفع البسوار عن الأمة حيث المصلحة العامة إلى ذلك، وذلك قد يكون بأخذ المال للمنافع العامة بعوضه، وقد يكون بغير عوض حسب ما تقضى به الضرورة ما يجوز أن يكون تدخل فيها بتحديد الملكية، فيحدد لها حدا يحظر على الناس تجاوزه إذا ما غلت طائفة من الناس في ذلك غلوا جعلت من المال احتكارا حال دون أن يجد منه غيرهم ما يقوم بحاجتهم ومعايشهم ، ذلك لأن الإكثار من المال والغلو في جمعه أمر مباح يجوز منعه إذا ما ترتب عليه ضرر عام، كما يكون له عند الضرورة القاضية أن يحدد أثمان الحاجيات وأجور بعض العاملين وأن يوجه النشاط الاقتصادي في الصناعة والتجارة التوجيه الذي يحقق للأمة قوتها، ويوفر لها حاجتها ويحفظ عليها وجودها وعزتها، كما كان له عند إساءة التصرف في الأموال أن يحجر على السفهاء من أصحابها صيانة لأموالهم وحفظاً على عينهم وكرامتهم .

## ١٢ - قيودها :

من الأصول المقررة في الشريعة الإسلامية أن مصدر الحقوق كلها شريعة الله سبحانه وتعالى، فإنه سبحانه وتعالى هو الذي منحها أو أقرها، وهو الذي أوجب حمايتها وشرع لها الوسائل التي تؤدي إلى هذه الحماية ، كما أنه بين طرائق استعمالها ووجوه الانتفاع بها على الوجه الذي يحقق المقاصد والغايات من شرعها، وهي مقاصد وغايات أريد بها صلاح المجتمع وصلاح أفراده على وضع يجعل صلاح الفرد أساساً لصلاح المجتمع ووسيلة إليه دون تعارض وتناقض بين المصلحتين ، وذلك بتقديم صلاح المجتمع على صلاح الفرد.

ولم يكن تقرير الحقوق في الشريعة الإسلامية إلا نتيجة لازمة لما صدر عن الشارع من أوامر ونواهـ أـ يريد بها أن يحدـر الناس ما للهـوى وـنزـعـاتـ النفـسـ الأمـارةـ بالـسوـءـ منـ سـلـطـانـ ،ـ وـأـنـ تكونـ تـصـرـفـاتـهـ فـيـ حدـودـ تـلـكـ الـأـوـامـرـ وـالـنـواـهـىـ مـقـيـدةـ بـماـضـتـهـ مـنـ قـيـودـ ،ـ مـلـتـزـمـينـ الـوقـوفـ عـنـدـهـاـ وـعـدـمـ التـفـرـيـطـ فـيـ أـمـرـهـاـ حـتـىـ لاـيـسـتحقـ عـلـيـهـمـ مـاـ وـضـعـ لـخـالـفـتـهـاـ مـنـ عـقـابـ وـجـزـاءـ ،ـ ذـلـكـ بـاـنـ الشـرـيـعـةـ إـلـاسـلـامـيـةـ فـيـمـاـ يـرـىـ لـيـسـ إـلـاـ مـجـمـوعـةـ مـنـ الـأـوـامـرـ وـالـنـواـهـىـ التـيـ جـاءـ بـهـاـ خـطـابـ اللهـ لـعـبـادـهـ ،ـ وـبـقـضـاـهـاـ تـرـتـبـ الـحـقـوقـ وـالـوـاجـبـاتـ ،ـ الـوـاجـبـاتـ عـلـىـ مـنـ أـمـرـ أـوـ نـهـىـ ،ـ وـالـحـقـوقـ لـمـ صـدـرـ مـنـ أـجـلـهـ أـوـ لـصـلـحـتـهـ ذـلـكـ الـأـمـرـ أـوـ النـهـىـ ،ـ وـإـنـ لـمـ الـمحـالـ عـلـىـ اللهـ أـنـ يـشـرـعـ لـلـنـاسـ مـاـ يـضـرـهـ ،ـ فـقـدـ قـالـ تـعـالـىـ :ـ «ـمـاـ جـعـلـ عـلـيـكـمـ فـيـ الدـيـنـ مـنـ حـرـجـ»ـ ،ـ وـقـالـ :ـ «ـيـرـيدـ اللهـ بـكـمـ الـيـسـرـ وـلـاـ يـرـيدـ بـكـمـ الـعـسـرـ»ـ ،ـ وـقـالـ :ـ «ـلـاـ يـكـلـفـ اللهـ نـفـسـاـ إـلـاـ وـسـعـهـاـ»ـ ،ـ وـقـالـ رـسـوـلـ اللهـ (صـلـلـهـ عـلـيـهـ وـسـلـيـلـهـ)ـ :ـ «ـلـاـ ضـرـرـ وـلـاـ ضـرـارـ»ـ .ـ وـذـلـكـ مـاـ فـيـهـ الدـلـالـةـ الـبـيـنـةـ عـلـىـ أـنـ مـاـ جـاءـتـ بـهـ الشـرـيـعـةـ إـلـاسـلـامـيـةـ مـنـ حـقـوقـ وـأـحـكـامـ مـقـيـدـ بـعـدـ الضـرـرـ ،ـ وـعـلـىـ ذـلـكـ فـلـاـ يـجـوزـ أـنـ تـتـخـذـ الـحـقـوقـ وـسـيـلـةـ إـلـىـ الإـضـرـارـ بـالـنـاسـ ،ـ بلـ يـجـبـ أـنـ يـكـونـ اـسـتـعـمـالـهـاـ مـقـيـداـ بـعـدـ الإـضـرـارـ بـالـجـمـاعـةـ أـوـ بـالـفـرـدـ ،ـ وـبـالـأـيـدـىـ ذـلـكـ إـلـىـ الإـضـرـارـ بـصـاحـبـهـاـ ضـرـرـاـ فـاحـشـاـ يـسـلـبـهـ حـقـهـ ،ـ فـإـذـاـ تـعـارـضـ الضـرـرـانـ اـرـتـكـبـ الـأـخـفـ مـنـهـمـاـ ؛ـ دـرـءـاـ لـلـأـشـدـ مـنـ الضـرـرـيـنـ ،ـ وـمـنـ ذـلـكـ يـجـبـ أـلـاـ تـجـعـلـ أـدـةـ لـتـسـلـطـ عـلـىـ النـاسـ ،ـ وـسـيـلـةـ إـلـىـ سـلـبـهـمـ حـرـيـاتـهـمـ وـحـرـمـانـهـمـ مـنـ ثـمـرـاتـ أـعـمـالـهـمـ ،ـ وـإـلـىـ قـسـمـتـهـمـ طـبـقـاتـ يـظـلـمـ بـعـضـهـاـ بـعـضـاـ ،ـ وـلـيـسـ الـمـلـكـيـةـ إـلـاـ

حقاً من تلك الحقوق التي منحها الله الناس ، فكانت خاضعة لهذا الأصل شأنها شأن الحقوق الأخرى .

وإذا لاحظنا ما قدمناه من بيان كاشف عما انتهى إليه النظر في الملكية ، وأنها حين تعد ميزة وحقاً لصاحبها تعد كذلك وظيفة اجتماعية ، بينما أن هذه الصفة الأخيرة تقتضي أن تقيد بما يكفل لها تحقيق الغرض منها في هذه الناحية على الألا تطغى مراعاتها على الناحية الأخرى .

وقد كانت قيودها إلى زمن قريب لا تحد إلا من السلطات والمزايا التي تخولها لصاحبها ، سواء أكان ذلك نتيجة لرعاة الصالح العام أم لرعاة مصلحة خاصة جديرة بالعناية ، ولكن رؤى أخيراً في بعض التشريعات العربية الوضعية تجاوز ذلك إلى الحد من مكانت المالك في اكتساب الملكية حين طفى حب بعض الناس في تملك الأراضي الزراعية إلى غير حدود على مصالح غيرهم ، وأضر بنظام المجتمع وأمنه وسلمته ، وادى إلى خروج هذه الملكية عن حدود وظيفتها الاجتماعية ، فقيد تملك الناس لها في بعض البلاد العربية بـألا يتتجاوز قدرًا معيناً من الأرض ، وصدرت بهذه القيود قوانين في الجمهورية العربية المتحدة وفي الجمهورية السورية وفي الجمهورية العراقية ، كما صدرت قوانين أخرى في بعضها يمنع الأجانب من أن يتملكوا جديداً من الأراضي الزراعية إلا في حالات استثنائية ، ولم يحدث في المحيط الإسلامي في العهد الماضي ما دعا الفقهاء إلى النظر في مثل هذا التقيد ووضع حدود لذلك ، استناداً إلى الضرورة أو الحاجة وعملاً بالصالح المرسلة إلا ما كان من نظر كثير منهم في منع احتكار الأطعمة وما يشبهها ، فظل الأمر على ما كان عليه منذ ظهرت الشريعة الإسلامية لا حدود لما يملكه الإنسان من مال أيا كان نوعه ، ولا خطر على أجانب أن يتملكوا من الأرض ما شاءوا .

وليس في الشريعة الإسلامية ما يحول دون وضع هذه الحدود متى تحققت الضرورة أو الحاجة الملحة إلى وضعها ، ولم يستقم أمر الناس إلا عليهما ، فإن التملك ليس إلا مكنته أو إباحة شرعها الله للناس في حدود ما بيناه ، فلا يجوز أن تكون سبيلاً إلى الضرر الفاحش الذي يطغى على ما للناس من حقوق ، ولا يصح أن تكون حيازة المال واستثماره في غير ما تتطلبه حاجة صاحبه وحاجة المجتمع الملحة التي يجب على الناس سدها وجوياً كفائياً يجعل لولي الأمر عند التقصير في

الأداء حق الهيمنة والتدخل بالإرشاد والتوجيه والإلزام، ومن المقرر شرعاً أن على ولی الأمر أن يستجيب إلى داعي المصلحة العامة، فيحرم على الناس من المباحثات ما يرى أن في الإبقاء على إياحته ضرراً للمجتمع، ويوجب على الناس منها ما يرى أن إيجابه دفع مفسدة أو جلب مصلحة المجتمع.

لقد حدث في عهد عمر رضي الله عنه أن قلت اللحوم حتى أصبحت لا تكفي أهل المدينة جمِيعاً، فاقتضت المصلحة أن يمنع الناس من أكل اللحوم يومين متاليين من كل أسبوع إلى أن يكثر اللحم ويتوافر، فعمد إلى تحريم أكلها في يومين.

وقام على تنفيذ ذلك ومراقبته بنفسه، فكان يأتي مجررة الزبير بن العوام بالبقيع ولم يكن بالمدينة سواها، فإن رأى من خرج عن هذا المنع ضربه بالدرة قائلًا: هلا طويت بطنك يومين. وقرر الفقهاء بناء على المصلحة أن يمنع احتكار الطعام حتى لا يتحدى ذلك وسيلة وسبباً لارتفاع ثمنه فينال الناس بذلك ضرر عظيم، فأوجبوا أن يباع على المحتكر ما احتكره، وكذلك قرروا عدم مزاولة بعض الصناعات والحرف حيث تكون مزاولتها ضارة بالناس فمنعوا الحداد من أن ينشئ محل حدادته حيث يباع الحرير في سوقه، وهكذا.

والقيود في هذا الصدد نوعان : قيود في حق التملك فمحدد بها مقدار ما يملك، وقيود في سلطان المالك وولايته فحددت بها طرق الانتفاع، وليس يوجد في الشريعة الإسلامية قيود من النوع الأول، إذ لم تدع داعية إلى وضع مثل هذه القيود فيما سلف من الزمن، كما ذكرنا. ولذا لا يوجد هذا النوع إلا في التشريع الوضعي. أما ما قيد به سلطان المالك ووسائله في الانتفاع بملكته فهو كثير عديد في الشرعين، وذلك ما سنعرض له إجمالاً في دراستنا هذه مع مقارنته بما هو مشروع في الشرائع الوضعية المطبقة في البلاد العربية، تاركين تفصيل ذلك للدراسة الخاصة بهذا الموضوع، إذ إن دراستنا تقوم على دراسة نظرية الملكية وأسسها.

## النوع الأول من القيود :

ليس لما يملكه الإنسان حدود تحده وتقدره في الشريعة الإسلامية، فللإنسان أن يملك من المال ما يستطيع أن يتطلبه بوسائل ملكه المشروعة دون حد مقدر في ذلك ما له الخيرة فيه إن شاء فعله، وإن شاء تركه، وذلك دون مسألة عليه في ذلك، مع ملاحظة أن تملك ما يدفع عن الإنسان الهلاك من الطعام ونحوه إذا ما تعين ذلك طرقاً إليه أمر واجب؛ لأنه وسيلة إلى واجب هو حفظ النفس، وما تعين طرقياً للقيام بالواجب واجب، والقيود من هذا النوع موجودة في الشائعة الوضعية في بعض البلاد العربية، وهي خاصة بملكية الأراضي الزراعية، وهي نوعان : نوع يقتضي حظر الملك، وذلك ما يتعلق بالأجانب إذ حظر عليهم في بعض البلاد العربية تملك أرض زراعية فيها، بل عمدت الجمهورية العربية إلى تملك ما ملكوه فيها فيما مضى من الزمن نظير تعويض أعطى لهم، ونوع يقتضي تحديد ما يملك منها، وليس من دراستنا دراسة هذه القيود لأنها دراسة قانونية ممحضة محلها دراسة القانون لا دراسة الشريعة، وإنما الذي يعنينا هنا هو أن نذكر أن الملكية ومقدار ما يملك من الأموال من قبيل ما أبى للناس، وأن لولي الأمر في دائرة المباح أن يوجب على الناس منه ما تستوجب مصلحتهم العامة إيجابه عليهم؛ لدفع ضرر عنهم وجلب منفعة لهم، وأن يحظر عليهم منه ما تقتضي مصلحتهم العامة حظره عليهم، دفعاً لضرره عنهم، وإذا فعل ذلك كانت طاعته فيما أوجب من ذلك، وفيما نهى عنه واجبة ظاهراً وباطناً، وقد نص كثير من الفقهاء على أن الإمام أن يحرم بعض المباح إذا ما رأى أن فعله يتربأ عليه ضرر بالمجتمع، وأن يوجب بعضه إذا ما اقتضت مصلحة عامة إيجابه عليهم، وقد أشار إلى ذلك الحصকفي في شرحه الدر المختار على متن التنوير، وإليه ذهب بعض محققى الشافعية، كما جاء ذلك في تفسير الآلوسي ، ج ٥ ، ص ٦٦ وذلك لوجوب طاعة الإمام في أمره ونهيه ، لقوله تعالى في سورة النساء «يا أيها الذين آمنوا أطاعوا الله وأطاعوا الرسول وأولى الأمر منكم»، إذ المراد بأولى الأمر الأماء والولاة، وهذا مروى عن ابن عباس وأبي هريرة، ويقول الطبرى : إن هذا الرأى هو أولى الأقوال بالصواب ، لكثرة ما ورد عن رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ) من إيجاب

طاعتهم إلا في معصية، وهذا الأمر يتناول ما يأمرون به من إيجاب مباح، أو تحريره لصلاحة عامة تقتضي ذلك.

ولقد روى من أعمال الخلفاء الراشدين ما يؤيد ذلك، فقد منع عمر رضى الله عنه الناس من أكل اللحوم يومين متتاليين في كل أسبوع، لقلة في اللحوم رأها عند ذلك، وحمل عثمان الناس على قراءة القرآن على حرف واحد من لغة قريش حين خاف خلاف الناس وفتنتهم، وحضر عمر على عدم تزوج الكتابيات؛ خشية الإعراض عن زواج المسلمات وتأثيرهن في أولادهن، وعلى ذلك فليس ما يمنع شرعاً من تحديد مقدار ما يملك من الأموال إذا ما اقتضت المصلحة العامة ذلك، ولا شك أن تحديدها في مقدارها، كتحديدها في آثارها، بل ربما كان تحديدها في آثارها أقرب قبولاً؛ لأن تحديد الآثار يستلزم أن تسلب الأسباب أو العلل بعض آثارها ونتائجها، وذلك ما لا يتفق مع سبيتها.

وأما ما ذهبت إليه بعض البلاد العربية من منع الأجانب أن يتسلكوا من أراضيها الزراعية شيئاً، فذلك ما يتسمق مع ما للحربى ، والمستأمن من عدم إقرارهما على البقاء في ديارنا<sup>(١)</sup>، إلا أن يتحولوا ذميين، فيكون لهم ما لل المسلمين وعليهم ما على المسلمين، وإذا لم يكن للأجنبي أن يقيم في ديار المسلمين إلا بعهد مؤقت لم يكن من المقبول أن يملك عقاراً يستمر تملكه له، لأنه إن خرج حربياً كان ماله فيما لل المسلمين، وكان منعهم من التملك متسبقاً مع أحکامه، وعلى هذا فليس ما يمنع شرعاً من حظر تملك الأراضي الزراعية في البلاد الإسلامية على الأجانب، بل ربما كان ذلك هو الأقرب لتحقيق ما تهدف إليه الشريعة الإسلامية؛ قصداً إلى المحافظة على سلامة الدولة واستئثار أهلها بثروتها القومية.

---

(١) وقد جاء في الخراج لأبي يوسف ، ص ٢٤١ : ولا ينبعى للإمام أن يترك أحداً من أهل الحرب يدخل بامان في دار الإسلام أو يترك رسولاً من ملوكهم يخرج شيئاً من الرقيق أو السلاح أو ما يكون فوة لهم على المسلمين، فاما الثياب والماتع فهذا وما أشبهه لا يمنعون منه . . . إلى أن قال : فإن أقام هذا المستأمن فاطال القيام امر بالخروج، فإن أقام بعد ذلك حولاً وضعت عليه الجزية، أى وكان ذمياً وعند ذلك يمنع من العودة إلى دار الحرب.

## النوع الثاني من القيود :

بینا فيما سبق أن الملكية ليست إلا حقا من الحقوق التي منحها الشارع فكانت كغيرها من الحقوق مقيدة بعدم الضرر البين الفاحش مشروعه لصلحة المجتمع، وذلك ما يدل عليه تبع الأحكام الشرعية بعد استقرارها وما ورد فيها من النصوص، وما تضمنته تلك النصوص من بيان يكشف من الحكمة في تشريعها والأهداف التي قصدت منه، وبناء على ذلك كان شرع الملكية مقيدا لها بقيود عديدة تختلف باختلاف موضوعاتها وطرائق الانتفاع بها، وكانت الملكية مقيدة بهذه القيود حقا لصاحبيها، له منفعتها ومزاياها، ولم تكن بغيرها حقا له، وكان انتفاعه بها مطلقة غير مقيدة بها بما قيدت به تعديا منه، واستعمالا لغير ما يملكه وما ليس له، وكان بسبب ذلك مسئولا عما يلحق غيره من ضرر بناء على ذلك.

وهذا النوع من القيود ينقسم قسمين : قيود تقررها الشريعة أو القانون، وقيود إرادية تفرضها إرادة ذوي الشأن بما لها من سلطان.

والقسم الأول من هذه القيود بعد عنصرا جوهريا يحدد وضع حق الملكية الذي للملك أو حدود استعماله، فكان بمثابة المعيار لما يملك منه، وكان حق الملك غير متجاوز هذه الحدود.

أما القسم الثاني من هذه القيود فتحده إرادة ذوي الشأن بما تمليه من شروط تدفع إليها بواطن خاصية اقتضت وضع حق الملكية في نطاق معين، ولذا كان من الواجب مراعاة هذه البواعث وما تدل عليه هذه الشروط، ويخضع هذا النوع لما تخضع له القيود الناقلة للملكية من قواعد وما يشترط من شروط؛ لأنها ضرورة من الالتزام فتخضع لقواعد الالتزام، ولذا فلستنا نعرض لها فيما يأتي إلا في إجمال.

وبالنسبة إلى القيود من القسم الأول نرى أن القوانين في البلاد العربية قد نصت على تلك القيود؛ وأن منها قيودا تتعلق بالصلحة العامة، وأخرى تتعلق بالصلحة الخاصة، والأولى كثيرة متنوعة تضمنتها قوانين خاصة تعددت بحسب اختلاف موضوعاتها والأغراض المقصودة منها، إذ إن منها ما قرر مراعاة لصلحة الأمن أو لصلحة الصحة العامة، كإيجاب تسليم السلاح في ظروف معينة إلى

الشرطة، وكالشروط التي نصت عليها التشريعات المتعلقة بالمحال الصناعية أو التجارية أو المقلقة للراحة، ووسائل النقل العامة، وما إلى ذلك. ومنها ما قرر لصلاحة الزراعة وسلامتها، كالشروط الواجب توافرها في إنشاء المصارف والمرأوى الخاصة، وفي إقامة آلات الرى على شواطئ الترع، والشروط المتعلقة بتحديد نوبات الرى وتحديد أنواع المزروعات، والمتعلقة بالأعمال الواقية من الفيضان وغير ذلك.

والقسم الثاني من هذا النوع منه ما قرر مراعاة للجوار وبعض حالات الارتفاق، ومنه ما قرر لأغراض أخرى، ولم تكن مراعاة المصلحة الخاصة وحدها أساس تقرير هذا النوع من القيود، بل كانت مراعاة صالح الجميع في هذا أساساً في ذلك أيضاً، إذ كانت المصلحة العامة هي التي أملت على الشارع مراعاة المصلحة الخاصة في هذا النوع.

وإذ تبينا فيما مضى أن أساس تقييد الملكية في الشريعة الإسلامية هو الاستجابة لداعي المصلحة العامة والعمل على تحقيقها ومنع الضرر عن الناس وتوفير سلامة المجتمع، فليس يرى فيما قررته القوانين على اختلافها من قيود متعددة على الملكية في مجالاتها ومحالها المختلفة، مما لم يرد له ذكر في الشريعة الإسلامية خروج عليها ولا مخالفة لأصولها، وإنما يعد ذلك نتيجة لاختلاف الأزمنة، وتطور مجالات العيش وأسبابه، وتقدير الصناعة والعلوم والفنون، وتنوع العمل وتعدد طرقه مما لم يكن له مثيل في العصور الماضية.

ولما كانت هذه القيود قد قررت بقوانين وضعية متعددة ومختلفة بحسب اختلاف البلاد العربية واختلاف بيئاتها، فإن دراسة هذه القيود تعد دراسة قانونية من صميم الدراسة القانونية التي لستنا بصدده دراستها، ولذا فإن دراستنا ستقتصر على دراسة ما جاء في الشريعة الإسلامية من هذه القيود مقارنة بمتطلباتها في القوانين العربية، وإن كانت تلك القيود تناولتها الأسس العامة الشرعية لتقييد الملكية بما تقتضيه المصلحة العامة للمجتمع.

والقيود من هذا النوع في الشريعة الإسلامية منها قيود ترجع إلى ذات الحق، فيظهر أثرها في تحديد طائق استعماله وتعيين ضروب الانتفاع به، كما في الطريق الخاص أو المروي الخاص يكون لغير صاحبه أن يمر منه أو يروي منه،

فليس لمالكهما أن يتتفع بأرضهما في زراعتها أو بالبناء عليها، ومنها قيود لاترجع إلى ذات الحق ولكن ترجع إلى استعماله والانتفاع به، فيظهر أثرها في حال دون حال، كأرض يملكها صاحبها وسط المساكن فإن له أن يتتفع بها كما يشاء، على إلا يسلك في الانتفاع بها سبيلاً يضر غيره، وأن يتخذها مصنعاً للحديد أو للفحم فيؤذى الجيران بما ينبعث منه من الدخان ليلاً ونهاراً، وبما يسمع من طرق يمنع الهدوء والسكون والنوم، أو أن يقيم على حد من حدودها جداراً لا غرض له من إقامته إلا الإضرار بجارة يسد عليه نوافذه ويمنع عنه ضوءها ونحو ذلك من ضروب الاستعمال التي لا يقصد منها إلا الضرر.

وعلى هذا الأساس يتضح الفرق بين سوء استعمال الحق والتعسف فيه، وبين تجاوز حدود الشرعية في استعماله، وهو تميز له أثره في التتائج والأثار المترتبة على كل منهما، ذلك لأن تجاوز الحدود الشرعية للحق يخرجه عن أن يكون حقاً، ولا يعد ذلك إلا اعتداءً واستعمالاً لما ليس حقاً. أما التعسف في استعمال الحق فإنه لا يخرج الحق عن أن يكون حقاً وإن عد مخالفه لأمر عام يتناول نطاقه استعمال الحقوق وغيرها وهذا ما يعرف بنظرية سوء استعمال الحق أو التعسف في استعماله، وهي إنما تكون عندما يكون الحق مشروعًا واستعمل استعمالاً لم يمنع منه إلا عارض أجنبى عنه محظور، عرض لهذا الاستعمال فجعله محظوراً، ولو لا هذا العارض كان استعماله جائزًا مشروعًا، وذلك كالانتفاع بالأرض المملوكة في إقامة جدار على حافتها ساتر لها، فإنه استعمال مشروع وبعد ثمرة من ثمرات امتلاكها، ولكن إذا صاحب ذلك إرادة مالكها في إقامته بقصد الإضرار بغيره دون أن يكون له مبرر في إقامته كان ذلك من قبيل التعسف في استعمال الحق، وكذلك إذا كان لإنسان أرض كان من ثمرات تملكتها أن يكون الانتفاع بها مقصوراً عليه، فإذا منع جاره عند حاجته من إمداد الماء فيها ليروى أرضه كان ذلك في ذاته استعمالاً مشروعًا، ولكن إذا صاحب ذلك أن ليس لأرض جاره طريق لديها إلا ذلك وإن شق مروي في أرضه لذلك الغرض لا يضر به بل ربما نفعه كان منعه من ذلك تعسفاً في استعمال حقه، إذ أضر بغيره دون أن يكون له من وراء ذلك منفعة أو دفع مضره.

أما تجاوز حدود الحق فإنما يكون إذا كان الاستفهام المطلوب منه انتفاعاً محظوراً في جميع حالاته، نظراً لوضع ذلك الحق، كما هو الحال فيما ذكرناه في الطريق الخاص

وهذا التميير وإن بدا سليماً واضحاً، إلا أنه قد يبدو قاصراً عند التطبيق في كثير من الأحوال التي يدق التمييز بين ما يعد قياداً في الحق ذاته وما يعد قياداً في استعماله، من ناحية أن القيد في الاستعمال قد لا يعد النظر إليه على أنه قيد في الحق، ومن هنا جاء الخلاف في كثير من مسائل الخروج عن القيود التي جاءت بها الشريعة بالنظر إلى ما رتب عليها من أحكام، وإن عدم الخروج عن القيود ب نوعيتها مخالفة وعصياناً.

ولدقة التطبيق وعدم وضوح الفرق بين الحالين بسبب أن الفقهاء لم يعنوا بيان نظرية التعسف العناية التي تقوم على أفرادها بالشرح والتفصيل والنظر فيها، كموضوع مستقل تبحث فيه جميع قواعدها وأسانيدها وشروطها و مجالاتها ومعاييرها وطرائق تطبيقها وما يترب على المخالفة فيها من آثار وأحكام، فإنه من المفيد أن نبدأ بعرضها عرضاً عاماً مناسباً للموضوع ومستمدًا من الفروع والمسائل التي عرض لها الفقهاء، وذلك قبل الكلام في بيان القيود التي ترجع إلى حق الملكية في ذاته.

### نظريّة التعسف في استعمال الحق :

تقوم نظرية التعسف في استعمال الحق على الأسس الإسلامية في تقرير الحقوق، وهي الأسس التي ذكرناها فيما سبق دالة على أن شرع الحقوق في الشريعة الإسلامية إنما كان لمصلحة المجتمع ولمصلحة الإنسان، بالنظر إلى أنه فرد من أفراده ولبنة من لبناته، في صلاحه صلاح مجتمعه، وعلى مبادئ الأخلاق الإسلامية الفاضلة التي جاء بها الدين من العدل والمساواة والإحسان واتباع المعروف وتجنب الطغيان والجحور والفساد، وعلى عدد من القواعد الشرعية العامة التي أقرتها الشريعة؛ لتحقيق الغرض المتقدم، وهي قواعد تضمنتها أحكامها في المجالات المتعددة المختلفة، قصداً إلى إيجاد مجتمع مثالى متكملاً سليم صالح، مما سنشير إليه فيما يأتي .

وببناء على ذلك يجب أن يكون استعمال الحقوق سبيلاً إلى تحقيق المصالح وجلبها، وإلى دفع المفاسد وتجنبها، سبيلاً يقوم النظر فيه إلى المجتمع أولاً، وإلى الفرد ثانياً باعتباره جزءاً منه. فإذا ما كان في استعمال المالك حقه ضرر بغيره وجب أن يوازن بين مصلحته المشروعة التي أرادها والمضررة التي تترتب على استعماله له، فإن رجحت مصلحة المالك سلم له حقه، وإن رجحت مضررة غيره قيد حقه بما يدفع المضرة.

ويبدو من النظر في أقوال الفقهاء أن ما يتربت على استعمال المالك لحقه من الضرر بغيره قد يكون ضرراً متحقق الواقع، وقد يكون ضرراً يغلب على الظن وقوعه، وقد يكون ضرراً لا يغلب على الظن وقوعه، ثم هو مع ذلك قد يكون ضرراً كبيراً، وقد يكون قليلاً، وقد يكون ضرراً مقصوداً قصد إليه من أراد من المالك استعمال حقه، وقد يكون غير مقصود لم تتجه إليه إرادة المالك المستعمل لحقه، كما يبدو أنهم عندما تتعارض المصالح والمفاسد في هذه الأحوال يعمدون إلى مراعاة تطبيق القواعد الشرعية الآتية وهي :

١

١ - الضرر يزال.

٢ - يتحمل الضرر الأخف لدفع الضرر الأشد.

٣ - يتحمل الضرر الخاص لدفع الضرر العام، أو يجب تقديم المصلحة العامة على المصلحة الخاصة.

٤ - دفع المفاسد مقدم على جلب المصالح.

٥ - الضرورات تبيح المحظورات.

والامر المتفق عليه عند الفقهاء أن الضرر إذا كان نادر الواقع أو قليلاً تافهاً لم يتربت على ذلك تقييد حق المالك في استعماله حقه، إذ هو صاحب حق بلا ريب، وما كان له هذا الحق إلا مصلحة غالبة رعاها الشارع، ولا يضرير ذلك أن يكون وراء ذلك في أحوال نادرة ضرر بغيره أو ضرر قليل أيا كان وضعه، إذ المصالح دائماً مشوبة بالضرر، وليس منها ما تمحض نفعاً، ولم يعتبر الشارع في مقرراته وتشريعاته إلا المصلحة الغالبة، دون نظر إلى ما كان منها نادراً أو قليلاً، وببناء على ذلك يكون استعمال المالك باقياً على أصله مشروعاً.

وكذلك اتفق الفقهاء على أنه إذا لم يدع المالك إلى استعمال حقه إلا قصداً لضرر بغيره، دون أن يكون له مصلحة أخرى يطلبها وجب عليه الكف، وعد معتدلاً بقادمته على الإضرار بغيره باستعماله لحقه، سواء أكان الضرر الذي يصيب غيره من ذلك متحقّق الوقع أم مظنونه، وذلك لأنّ الضرر يجب دفعه ومنعه لقوله (عليه السلام) : «لا ضرر ولا ضرار». ولكن إذا صاحب ذلك القصد طلب منفعة من المستعمل لحقه وكان له محيس عمّا أراد سلوكه للإضرار بغيره وجب عليه إلا يسلك هذا الطريق، تجنبًا للإضرار بالغير؛ إذ له عنه مندوحة، وإلا لم يكن له من غرض في سلوكه إلا الإضرار بغيره، وذلك ما يجب تجنبه. أما إذا لم يكن له منه بد وكان في حاجة إلى استعمال حقه وفي الإقدام عليه ضرر بغيره، فإن كان عاماً كان مقدماً على حقه، وإن كان خاصاً قدّم حقه بلا ريب، فهو على بيته من حقه، بينما هو على ظن من حق غيره، على أنّ الفقهاء من يرى في هذه الحال الموازنة بين الضررين، فإذا كان ضرر غيره عظيماً ماساً بما هو ضروري له، بينما يرى ضرره دون ذلك قدّم ضرر غيره على ضرره، كالطعام إذا منعه صاحبه حاجته إليه بحسب العادة، بينما يطلبه غيره، دفعاً للهلاك عن نفسه، وذلك ما بنى على قاعدة تقديم المصلحة العامة على المصلحة الخاصة. وعلى قاعدة تحمل الضرر الأدنى لدفع الضرر الأعظم، ويلاحظ في ذلك أنّ الفقهاء يجعلون الضرر الذي يغلب على الظن وقوعه في حكم المتحقّق ال الواقع، بناءً على اعتبار غلبة الظن في الأحكام الشرعية.

وإذا كان جلب المصلحة أو دفع المنفعة غير مصحوب بقصد الإضرار بأحد، ولكن يتسبب عنه مع ذلك ضرر بالغير، وكان عاماً قيد حق المستعمل، درءاً للضرر العام تطبيقاً لقاعدة : يتحمل الضرر الخاص دفعاً للضرر العام، إذا كان ذلك الضرر متحقّق ال الواقع أو مظنوناً وقوعه. وأما إذا كان الضرر المتوقع خاصاً يغلب على الظن وقوعه، فالحكم كما تقدم من تقديم مصلحة المستعمل على مصلحة غيره، لأنّ حق المالك قوى ثابت مأذون فيه لمصلحة غالبة فلا يقوى على دفعه ضرر دونه في المنزلة، وقد يوازن في هذه الحال بين الضررين، كما تقدم في قدم الأقوى والأشد ضرراً.

أما إذا كان الضرر المتوقع كثيراً، ولا يغلب على الظن وقوعه، وليس بالأمر النادر، فقد اختلف النظر : نظر أبو حنيفة والشافعى إلى أصل الحق والإذن فيه، فذهبا إلى تقديم مصلحة المستعمل وحقه. وذلك بناء على أن العلم بوقوع الضرر أو الظن الغالب به غير ثابت، وحق المستعمل ثابت بيقين فلا يقوى على رفعه إلا بيقين مثله أو غلبة ظن تقارب اليقين، ورجح مالك وأحمد جانب الضرر بالغير لكثرته؛ لأنه إذا كان كثيراً غير نادر الواقع وجوب الاحتياط لدفعه، إذ دفع المضرة مقدم على جلب المصلحة، ويقول الشاطبى فى هذا المقام : الشريعة مبنية على الاحتياط، والأخذ بالحزم والتحرز عما عسى أن يكون طريقاً إلى مفسدة.

وإذا لم يلحق المالك فى منعه من استعمال حقه ضرر فإن كان متوفها فى استعماله دون قصد إلى الإضرار بالغير دون علم به والتفات إليه، فإنه وقد قصد إلى ما يجوز له أن يقصده شرعاً يكون له حقه جائزأ له فى استعماله وإن ترتب على استعماله ضرر بغيره قطعاً الواقع، أما إذا كان على علم بلزم الضرر لغيره فعند ذلك يقوم فى منعه من استعمال حقه مظنة قصد الضرر بالغير؛ لأنه وقد أقدم على استعمال حقه لغير داعية مصلحة يطلبها دون أن يلحظه ضرر بالترك فاعل لأمر مباح لا يتعلّق بفعله نفع له، وفيه ضرر بغيره قد يرى أن ليس له داعية إلى ذلك إلا قصد الإضرار بغيره فيمنع لذلك .

على هذا الوضع صيغت نظرية التعسف فى استعمال الحق فى الشريعة الإسلامية منذ كان لهذه الشريعة وجود، وكانت معيناً لما صدر فيها من القوانين الوضعية فى البلاد العربية .

ومن البيان المتقدم يمكن استنتاج المعايير التى يقوم عليها اعتبار استعمال المالك لحقه من قبيل التعسف فيه عند الفقهاء مع غض النظر على ما بينهم من خلاف فى بعض الفروع، وهذه المعايير هى :

- ١ - إذا لم يقصد المستعمل لحقه سوى الإضرار بغيره .
- ٢ - إذا كانت مصلحته التى يتبعها من استعماله حقه تتعارض مع مصلحة عامة أو مصلحة خاصة تفوقها بحيث ترى مصلحة قليلة الأهمية ولا تناسب البتة مع ما يصيب غيره من ضرر عظيم بسببها، ولم يكن ذلك الضرر نادر الواقع .

٣ - إذا كانت المصلحة التي يتغىها المالك من استعمال حقه تؤدي إلى الإضرار بغيره ضرراً فاحشاً بيناً، وكان في استطاعته تحقيق مصلحته بطريق آخر لا يؤدي إلى هذا الضرر.

٤ - إذا كان الضرر المترتب على الاستعمال عظيماً محتملاً الوقوع، وليس بالأمر النادر على ما ذهب إليه مالك وأحمد، أخذنا بالأحوط وبسد الذريعة، خلافاً لأبي حنيفة والشافعى.

٥ - إذا كان المالك على علم بترتيب الضرر الفاحش وكان في استعماله لحقه متوفها لا يلتحقه ضرر من تركه، وأقدم مع ذلك عليه.

وبالنظر فيما يرى أنها جامدة لما ذهبت إليه القوانين الوضعية في هذا الموضوع من أحوال وزائدة عليها، ولقد تأثر الفقه الغربي بهذه النظرية فاقتبس منها في حدود تختلف ضيقاً وسعةً، بحسب اختلاف البلاد الغربية، وحلت في كثير من القوانين الغربية التي كانت ولا تزال معيناً ومستمدًا لما وضع من قوانين في بعض البلاد العربية.

ففي سنة ١٩٤٨ صدر القانون المدني الجديد في الجمهورية العربية المتحدة فأخذ واسعه بعض أحكام هذه النظرية من الشريعة، وذلك في مادته الخامسة التي نص فيها على أن استعمال الحق في الأحوال الآتية غير مشروع :

(أ) إذا لم يقصد به سوى الإضرار بالغير.

(ب) إذا كانت المصالح التي يرمي إلى تحقيقها قليلة الأهمية، بحيث لا تتناسب أليتها مع ما يصيب الغير من ضرر بسببها.

(ج) إذا كانت المصالح التي يرمي إلى تحقيقها غير مشروعة.

وكذلك جاءت المادة (٦) مدنی سوري مطابقة لها، والمادة ٧/٢ مدنی عراقي والمادة (٥) مدنی ليبي، وتنص المادة (١٢٤) من تفاصيل الموجبات والعقود اللبناني، على أنه يلزم بالتعويض من يضر الغير بتجاوزه في أثناء استعماله حقه حدود حسن النية، أو الغرض الذي من أجله منح هذا الحق.

والمعيار الأول يفيد أن يكون الغرض الأساسي من استعمال الحق هو الإضرار بالغير، وعليه فلا بغير من وجه المسألة أن تتحقق مع ذلك منفعة عرضية لم تكن مقصودة، ولا أن يكون هذا الفصد مصحوباً بنية جلب منفعة إذا كانت هذه البنية عاملاً ثانوياً لم يدفع إلى الاستعمال.

وقد يرى بناء على ما تقدم أن ذلك محل خلاف بين التشريعين، أما عدم مشروعية المصلحة التي يرى صاحب الحق إلى تحقيقها من استعماله حقه فقد يكون أقرب إلى أن يعد تجاوزاً لحدود الحق لا عسفاً في استعماله.

### **قيود الجوار : الجوار الجانبي :**

الجوار قد يكون جانبياً، وهو الناشئ عن ملاصقة الحدود، وقد يكون رأسياً، وهو الناشئ عن التعلق، ولكل من الجوارين قيود تقييد المالك في تصرفه وانتفاعه بما لا يترتب عليه ضرر بين بجراه، إذ القاعدة في ذلك أن للمالك في الحالين أن يتصرف في ملكه كيف شاء، وأن ينتفع بملكه الانتفاع الذي يريد ما لم يضر ذلك بجراه ضرراً بینا غير معتاد، وإلا كان ضامناً لما يترتب على ذلك من ضرر.

والالتزام المالك بذلك في الجوار الجانبي محل خلاف بين الفقهاء، فأبوحنيفة<sup>(١)</sup> لا يرى أن يقييد المالك في ملكه لأجل مصلحة جاره، فإن مقتضى الملك التام أن يكون للملك الاختيار في انتفاعه بملكه وفي تصرفه فيه على الوجه الذي يريد ما دام خالصاً من تعلق حق غيره به، ولذا كان له أن يفتح فيه ما يرى من نوافذ، سواء أطلت على جار أم لم تطل، تكشفت بها نساوه أم لا، وأن يعلى بناءه وأن يبني فوقه كما يشاء، منع ذلك الضوء والشمس عن جاره أم لا، وأن يحول داره إلى مصنع أو متجر، وأن يحفر فيه من آبار وبالوعات ترتب على ذلك ضرر بجراه أم لا، وإلى هذا ذهب الشافعى وهو رواية عن أحمد<sup>(٢)</sup>، لأنه تصرف في ملكه الخاص ولم يتعلق به حق غيره، كما لو طبخ في داره فآذى دخان طبخه جاره أو خبز فيها، فقد جاء في نهاية المحتاج<sup>(٣)</sup>:

(١) الفتوى الخاتمة ، ج ٢ ، ص ٣٨٣ ، هامش الفتوى الهندية.

(٢) الفتوى الخاتمة ، ج ٤ ، ص ٣٩٢ .

(٣) الفتوى الخاتمة ، ج ٥ ، ص ٥١ .

«إن مالك الجدار أن يفتح فيه الكوات والشبابيك ولو لغير الاستضاءة؛ لأنه تصرف في ملكه، ولا فرق بين أن يشرف منها على حريم جاره أو لا؛ لتمكن الجار من دفع الضرر عن نفسه، وذلك ببناء سترة أمام الكوات، وإن تضرر من ذلك يمنع الضوء الآتي منها أو النظر، ولأن صاحب الجدار لو أراد هدمه ورفعه لم يمنع منه فأولى ذلك نقض بعضه».

وعدم إلزام الجار بالامتناع عن ذلك وعن كل ما يضر بجاره قضاء عند من ذهب إلى ذلك لا يعفيه من الإثم والجريمة الدينية، والمسؤولية الأخلاقية؛ ذلك لأن رعاية الجار والإحسان إليه من الفضائل الأخلاقية التي حض عليها الكتاب الكريم، وأمر بها سيد المرسلين، فقد قال تعالى في سورة النساء: «وبالوالدين إحساناً وبذى القربى واليتامى والمساكين والجار ذى القربى والجار الجنب والصاحب بالجنب وابن السبيل».

وقال رسول الله ﷺ: «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره». وقال : «والله لا يؤمن - قالها ثلاثة - قالوا : من يارسول الله؟ قال : «الذى لا يأمن جاره بوائقه».

وذهب المتأخرون من فقهاء الحنفية ومنهم مشايخ بلخ، والمالكية، والحنابلة إلى وجوب تقييد الجار في تصرفه وانتفاعه بملكه بما لا يضر جاره ضرراً بينا غير معتاد، لقوله ﷺ: «لا ضرر ولا ضرار» وأن الناس لسوء أخلاقهم وضعف دينهم تركوا ما أوجبه الله عليهم خلقاً وأدباً من رعاية جانب الجار، فوجب حملهم على ذلك بسلطان القضاء، وإلا عممت الفوضى والفساد. وقد روى هذا عن أحمد فقد جاء في الشرح الكبير<sup>(١)</sup> : «وليس للجار أن يتصرف في ملكه بما يضر جاره، كأن يبني حماماً بين الدور أو يفتح مخبزاً بين العطارين أو ذكران قصارة يهز الجدر ويؤوهنها، أو يحفر بثراً إلى جانب بئر جاره، ليجتذب الماء منه، كما يمنع من الصعود على سطحه إذا ترتب على ذلك الإشراف على دار جاره ورؤيه نسائه، إلا أن يبني سترة، كما يمنع من الدق الذي يهدم الحيطان ويشرها»، وجاء في كتاب الفناء<sup>(٢)</sup> : «ويمنع من أن يجعل ساحة له بجوار جاره مرمى للقاذورات

(١) الفتاوی الخامنیة، ج ٥، ص ٥١

(٢) الفتاوی الخامنیة ، ج ٢، ص ٢ وما بعدها.

والقمامات ومن كل ما يضر بجاره بحفر كنيف أو بالوعة أو إنشاء حمام وإحداث حداة أو قصارة، أو نصب رحي، أو حفر بئر ينقطع بها ماء بغير جاره، ونحو ذلك من كل ما يؤذى ، فإن فعل كان منعا لما يحدث من ضرر».

وفي بيان الضرر عند المقيدين اختلاف مرجعه فيما يظهر إلى الاختلاف الأعراف والعادات في البلاد، فقد جاد في المادة (١٢٠٠) من المجلة العدلية، يدفع الضرر الفاحش بأى وجه كان - مثلا لو اتخد فى اتصال دار دكان حداد أو طاحون، ومن طرق الحديد ودوران الطاحون يحصل وهن للبناء، أو أحدث فرنا أو معصرة، ولا يستطيع صاحب الدار السكنى فيها، لتأذيه من الدخان ورائحة المعصرة، فهذا كله ضرر فاحش ويدفع ويزال بأى وجه كان، وكذا لو كان لرجل عرصه متصلة بدار آخر فشق منها نهرًا إلى طاحونه وجرى الماء فيه يوهن جدار الدار، أو اتخد أحد في أساس جدار جاره مزبلة وإلقاء القمامه يضر الجدار فلصاحب الجدار تكليفه برفع الضرر، وكذلك لو أحدث رجل بيدها في قرب دار آخر، وبمجيء الغبار منه يتأذى صاحب الدار حتى لا يطيق الإقامة فيها، فله أن يكلفه رفع ضرره. كما لو أحدث رجل بناء مرتفعا بالقرب من بيده رجل آخر فسد مهب الريح عنه فإنه يكتبه رفعه للضرر الفاحش، كذلك لو أحدث رجل دكان طباخ في سوق البازارين، وكذلك الدخان يضر بأمتنة الجار ضررا فاحشا فإنه يكتبه رفعه. وجاء في المادة (١٣٠٢) : رؤية المحل الذي هو مقر النساء، كصحن الدار والمطبخ والبئر يعد ضررا فاحشا، فإذا أحدث رجل في داره شباكا أو بناء جديدا، وجعل له شباكا مطلًا على مقر النساء في دار جاره الملاصق أو الذي يفصل بينهما طريق فإنه يؤمر برفع الضرر ويجب على ذلك إما ببناء حائط أو بوضع ما يمنع النظر، ولكن لا يجب على سد الشباك بالكلية. وفي كتاب البهجة شرح التحفة ص ٢١٦ ، جـ ٢ ، مثل ما تقدم، وزاد عليه أن من الضرر أن يفتح بابا مقابلًا لباب جاره فيشرف منه عليه أو يقطع عنه مرفقا من إنزال أصحابه ومربط ذاته ونفض الحصير على باب داره فيضرر جاره من غباره، وحفر مرحاض أو بالوعة بجوار جدار جاره، أو إحداث إصطبل للدواوين بجوار جدار جاره، إلى آخر ما ذكره من أنواع الضرر التي تتفق جماعتها في إحداث ضرر غير معتمد ولا مألف يتأذى منه الجار فلا تسلم له سكناه ولا تطيب.

وقد نص الحنفية على أن الممنوع من ذلك هو ما كان حادثاً بعد الجوار، أما ما كان قبل الجوار فلا يمنع منه، وعليه إذا ما تملك شخص بجوار مصنع قائم أو مدبرغاً أو نحو ذلك أرضاً بنها متزلاً لم يكن له حق في الشكایة من ضرر يلحقه بسبب ذلك، لأنه هو الذي أقدم عليه طواعية واختياراً.

ونتيجة ما تقدم من بيان أن ما ذهب إليه أصحاب الرأي القاضي بتقييد المالك بالقيود التي رأوها من مقتضيات الجوار ولوارمه، بحسب العرف والعادة، وتناولتها الأوامر الشرعية الأمراة بالإحسان إلى الجار وأمنه وعدم الإضرار به ليس في الواقع إلا تطبيقاً لقاعدة عامة تشمل الجار وغيره، وتتناول حق الملك وغيره، وهذه هي القاعدة التي جاء بها قول رسول الله ﷺ : «لا ضرر ولا ضرار». وكان المرجع في بيان الضرر تحديد معاييره العرف والعادة. وكان الجار المالك بناءً على ذلك مسؤولاً عما يؤدى إليه استعماله لملكه من ضرر فاحش يصيب جاره.

ولقد ظفر هذا النظر الشرعي والاتجاه العادل باهتمام وببحث وتحليل، حين تطورت الحياة الاجتماعية، وازداد النشاط الاقتصادي ، وتنوعت وسائل العمل والإنتاج بسبب اكتشاف البخار والكهرباء ، وارتفاع الآلات وانتشار المصانع والمحال العامة المختلفة للأغراض ، والمعامل الكيماوية المتعددة الأنواع ، وغير ذلك مما ينبئ عنه الضجيج والدخان والروائح الكريهة والأصوات المزعجة ، وغير ذلك مما يؤذى الجار ويقلق راحته ، وأدى إلى وضع اللوائح والقوانين لتلافي أضرارها وتحقيق أذها ، فكان من آثار هذا البحث والنظر تحديد المسئولة عند انتشار ضررها ومساسه بالجيران وبيان أساسها ، وهل هو مجاوزة الحدود الموضوعة لحق الملكية ، أو الخطأ الشخصي ، أو فكرة التضامن الاجتماعي ، أو هو كل ذلك على حسب اختلاف الأحوال .

وأخيراً حين صدر القانون المدني الجديد في مصر سنة ١٩٤٨ رأى واضعوه أن يجعل أساس - المسئولة التزاماً قانونياً بعدم مجازة الحدود الموضوعة لذلك، فقد نص في المادة (٨٠٧) منه على إلزام المالك بـألا يغلو في استعمال حقه إلى حد يضر بملك جاره، وليس للجار أن يرجع على جاره في مضار الجوار المألوفة التي لا يمكن تجنبها، وإنما له أن يطلب إزالة هذه المضار إذا تجاوزت الحد المألوف،

على أن يراعى في ذلك العرف وطبيعة العقارات وموقع كل منها بالنسبة إلى الآخر، والغرض الذي خصصت له، ولا يحول الترخيص الصادر من الجهات المختصة دون استعمال هذا الحق، وبهذا النص جاءت المادة (٧٧٦) مدنى سورى والمادة (٨٢٦) مدنى ليبى، وبمثل هذه الأحكام صدر القانون اللبناني.

والقاعدة العامة في ذلك هي أن يكون للملك مطلق التصرف في ملكه والانتفاع به في حدود المتعارف المألف، وعلى من يتجاوز ذلك من الملك أن يتحمل ما يترب على ذلك الاستعمال المتتجاوز فيه من تعويض عن الأضرار التي تلحق الجيران، وعلى الجيران أن يتحملوا ما يترب على استعمال الملك المجاورين في حدود العرف من مضائق وأضرار لا يستطيع بحسب العادة تلافها. وعلى ذلك فليس للملك أن يغلو في استعماله حقه إلى حد يضر بجاره ضررا غير مأوف ولا معتاد، وإلا كان مسؤولا عن آثار هذا الضرر، إذ إن العدالة تقضى بحماية الجار من الضرر الفاحش الذي يصيبه من استعمال جاره، والضرر الفاحش هو ما لا يحتمل عادة وينكره العرف.

من هذا يظهر أن المسئولية في جميع القوانين العربية قد أثبتت وأقيمت على التزام قانوني، هو التزام الجوار الذي نص عليه في المواد السابقة التي أشرنا إليها، وهو التزام قضت به الشريعة الإسلامية، كما أشرنا إلى ذلك فيما سبق، وعليه فليس يرى بين الشريعة الإسلامية وما شرعته القوانين في البلاد العربية كبير فرق، إذ كان الأساس فيها جميعها واحداً، وإذا حدث خلاف فلا يتجاوز التطبيق تبعاً لاختلاف الأعراف والتقاليد.

ويلاحظ أن القانون العراقي كان في صياغته في هذا الموضوع أقرب إلى الصياغة الفقهية الشرعية، واقتبس أحكامه من أحكام الشريعة الإسلامية إذ جاءت المادة (١٠٥١) منه بالنص الآتى :

١ - لا يجوز للملك أن يتصرف في ملكه تصرفاً مضراً بالجار ضرراً فاحشاً، والضرر الفاحش يزال سواء كان حادثاً أم قدماً.

٢ - وللملك المهدد بأن يصيب عقاره ضرر من جراء حفر أو أعمال أخرى تحدث في العين المجاورة أن يطلب اتخاذ كل ما يلزم لاتقاء الضرر،

وله أيضاً أن يطلب وقف الأعمال أو اتخاذ ما تدعو إليه الحاجة من احتياطات عاجلة ريثما تفصل المحكمة في النزاع.

٣ - وإذا كان أحد يتصرف في ملكه تصرفاً مشروعاً، فجاء آخر وأحدث في جانبه بناءً وتضرر من فعله، فيجب عليه أن يدفع ضرره بنفسه.

وهذه الأحكام قد تضمنتها المواد (٥٧، ٦٠، ٦٢، ٦١، ٦٣) من مرشد الгинان ما عدا ما تضمنته الفقرة الثانية فهي من مقتضيات القواعد العامة.

وتقتضى الفقرة الثالثة من المادة المذكورة ألا يكون للجار الجديد الذي جاور من المباني والمنشآت القائمة ما تبعث منه بعض الأضرار، بحسب طبيعة عمله ووضعه حق في الشكاية مما قد يصيبه منها، لأنّه هو الذي أقدم طوعاً و اختياراً على أن وضع نفسه هذا الوضع، فكان راضياً بما يمسه ومتنازلاً بذلك عن حقه في الشكوى.

وقد كان هذا المبدأ محل بحث في الفقه وأمام المحاكم، فذهب رأى إلى أن الأسبقية في التملك أو في الاستعمال تعصم من المسؤولية، فإذا بني مالك منزلة للسكنى بجوار مصنع قائم فليس يحق له أن يتضرر ويشكو من ضرر يصيبه من هذا المصنع. وبهذا الرأي أخذت محكمة الاستئناف الوطنية في حكمها الصادر في ١. ديسمبر سنة ١٩٢٧ - المحاماة ٨ - ٤٨٩ - ٢٢٦، وذهب رأى آخر إلى خلاف ذلك فأوجب على المالك القديم أن يراعي وجود جار جديد بجواره فيلتزم بما تلزم به قيود الجوار، وذلك بناء على أن إلزام الجار بهذه القيود والحدود إلزام مطلق غير مقيد بقيد القدم أو الحدوث، وإذا لم يكن الجار القديم، أي المالك القديم ملزماً بشيء من تلك القيود والحدود، لعدم وجود من له الحق في الاستفادة منها فإنه يصبح ملتزماً بها عند وجود صاحب الحق فيه. ويميل الاستاذ الدكتور الصدة إلى تصويب هذا الرأي قائلاً : إنه يضع المالك اللاحق في التملك أو الاستغلال أمام واحد من أمرتين : إما أن يختار نوع الاستغلال الذي اختاره من سبقة، وإما أن يتتحمل المضار الفاحشة دون أن يكون له حق الشكوى، ولهذا رفضه القضاء وانتقده الفقه، وذلك لأنّ الأسبقية لا يكون لها هذا الأثر في هذا الشأن إلا إذا كانت أسبقية جماعية، بحيث يكون من شأنها أن تحدد طبيعة الحق، وذلك بأن يعمد عدد كبير من المالك إلى استعمال ملكياتهم بطريقة واحدة فيه.

وفي رأى أن التزام الجار بمراعاة جيرانه وعدم مسهم بضرر، هل هو حق خاص يحوز لهم أن يتنازلوا عنه أو هو حق عام لا يجوز التنازل عنه؟ يرى الفقهاء الشرعيون أنه حق خاص لصاحب أن يتنازل عنه، ومن ثم كان إقدام مالك على إقامة منزلة بجوار مصنع رضا منه بما قد يصيبه من ضرر هذا المصنع وأذاه، وعليه يكون بذلك متناولاً عن حقه، لعلمه بالضرر وإقادمه عليه، ولم يكن صاحب المصنع عندئذ مخالفًا ولا متتجاوزاً حقوقه، ولكن إذا زاد الأذى وتفاحش الضرر عما كان عليه كان له عند ذلك حق الشكوى؛ لعدم رضاه عندئذ بما استجد من ضرر.

### الجوار الرأسى :

الجوار الرأسى أو العلوى يكون بين بناءين أحدهما يعلو الآخر، وذلك بأن توجد دار متعددة الطبقات، وعلوها مالك وسفلها مالك آخر، وهذا وضع يجعل للعلو حق القرار على السفل، كما بینا فيما سبق عند كلامنا على مدى حق الملكية، ويسمى حق القرار في هذه الحال بحق التعلی.

وهذا الحق لا يثبت عند الخفية إلا نتيجة لبيع علو قائم بناؤه على سفل ولا يثبت نتيجة لبيع حق التعلی بدون بناء قائم على بناء آخر، لأن بيع حق التعلی استقلالاً غير تابع لبناء مستقل غير صحيح عند الخفية، كبيعه على بناء مزمع إقامته ولم يوجد بعد؛ إذ لا يعد حق التعلی عندهم مالاً، وتتملكه فيما يرون ليس إلا تمليكاً للهواء المستعلى على البناء، وتتملك الهواء باطل لعدم استقراره ولعدم ماليته، وذهب المالكية والحنابلة إلى جواز تملكه استقلالاً، كما يجوز تملكه تبعاً لتملكه البناء المستعلى على بناء آخر، فإذا ملك استقلالاً فإنه يتحدد حيث ينحدر بحدود ما سيعلو من البناء الموجود إن كان هناك بناء يراد استعلاؤه أو بحدود ما سيقام من البناء الذي سيكون سفلاً له بعد وصفه وبيانه وبيان العلو ووضعه بياناً لا يؤدى إلى النزاع عادة<sup>(١)</sup>.

وحق التعلی حق دائم لا يسقط بانهدام كل من العلو أو السفل ولا يهدم أحدهما، ويجرى فيه التوارث فينتقل بالوراثة إلى ورثة مالكه.

(١) كشاف القناع ، جـ ٢ ، ص ١٩٧ .

وإذا انهدم العلو كان لصاحبه ولورثته من بعده تجديده، وليس لصاحب السفل أن يجبرهم على إعادته على الصحيح؛ لأنه لا منفعة له معتبرة في ذلك. وإذا انهدم السفل فانهدم بانهدامه العلو فعلى صاحب السفل إعادته، فإذا أعاده علاه صاحب العلو ببنائه، ويجب على إعادته عند الحنابلة؛ ليتمكن صاحب العلو من انتفاعه<sup>(١)</sup>.

ويرى الخفية أن السفل إذا انهدم فجده صاحبه علاه الآخر بالبناء عليه دون أن يكون له حق الرجوع على صاحب العلو بقيمة ما انهدم من علوه، أو نقص إذا كان انهدام السفل من غير تعد من صاحبه، أما إذا كان ببعد منه فإنه يضمن لصاحب العلو قيمة ما سقط من بنائه.

### ولسقوط السفل على الجملة حالتان :

**الحالة الأولى** : أن ينهدم السفل بغير تعد من صاحبه، كأن يسقط بزلزال أو لohen تسبب عن بلاء، وعند ذلك لا يجبر صاحبه على إعادته، إذ لا يجبر إنسان على عمارة ملكه، ولم يكن منه تعد على حق صاحب العلو حتى يجبر على إحياءه خلافا للحنابلة إذ رأوا إجباره على ذلك.

فإذا لم يعده صاحب السفل كان لصاحب العلو أن يعيد ما سقط من السفل بإذن صاحبه أو بإذن القاضي إذا ما أباه عليه صاحب السفل، فإذا أذن بإعادته من أحدهما فأعاده رجع على صاحب السفل بكل ما أتفق في إعادته؛ لأنه بالإذن صار وكيلًا عنه في الإنفاق على إعادته، أما إن كان الإذن من صاحب السفل فالامر ظاهر إذ ليس الإذن إلا توكيلا، وأما إن كان من القاضي؛ فلأن القاضي قد قام مقام صاحب السفل في إصدار هذا الإذن بما له من ولاية عامة في رفع المظالم، وقد كان امتناع صاحب السفل من الإعادة ومن الإذن بها ظلما يجب رفعه، وإن أعاده صاحب العلو من غير استئذان بعد أن امتنع صاحب السفل من إعادته، ففي حكم ذلك اختلف نظر الفقهاء.

ذهب الخفية إلى أنه يعد متبرعاً ما لم يمنعه من الاستئذان عذر، وعلى ذلك يكون ما يجده من السفل ملكاً لصاحب السفل، ولا يرجع عليه بشيء مما أتفق عليه إذ كان في إمكانه أن يستأذن ولم يفعل، وإذا صار ما أعاده صاحب

(١) المرجع السابق، ج ٢، ص ٣٠٤.

العلو ملكاً لصاحب السفل على وجه التبرع له به لم يجز لصاحب العلو أن يمنعه من الانتفاع به، إذ لا يمنع مالك من أن يتغافل عن ملكه.

وأما إذا منعه من الاستئذان عذر من الأعذار فلا يعد في هذه الحال متبرعاً لاضطراره حيث إن إحياء حقه والانتفاع به بإعادة السفل، ويكون السفل حيث إن ملكاً لصاحب العلو يستبقيه في يده، كرهن عنده له أن يستغله حتى يدفع إليه صاحب السفل ما يعوضه ويصير السفل بذلك ملكاً له، وقد اختلف النظر عندئذ فيما يطالب به صاحب السفل عوضاً عن إعادةه، أيطالب بقيمةه أم بما أنفق على إعادةه من نفقات.

ذهب بعض الحنفية إلى أنه إنما يطالب بقيمةه وتعتبر قيمته وقت تسليمه إلى صاحب السفل؛ لأنّه وقت التملك، وذهب بعض الحنفية إلى أنه إنما يطالب بما أنفق على إعادةه من نفقات؛ لأنّه يعتبر عند العذر كالمأذون شرعاً في إعادةه؛ لأنّه قد بناه تحت ضرورة، وذلك كاف في اعتباره حكماً بمثابة الوكيل عن صاحب السفل في الإعادة، وليس في ذلك إضرار بأحدهما، فصاحب العلو يمكن من الوصول إلى حقه بلا عناء وصاحب السفل يتملك السفل بما أنفق عليه، كما في البدائع.

وهذا الرأي يقتضي أن يكون السفل في هذه الحال ملكاً لصاحب السفل وإنما يستبقيه صاحب العلو في يده وثيقة إلى أن يؤدى إليه ما أنفق.

وفي الثانية: إذا سقط البناء من غير هدم، قال أبو حنيفة : لا يجبر صاحب السفل على بناء السفل، إذ لا يجبر إنسان على عمارة ملوكه وإقامته، ويقال لصاحب العلو: ابن السفل أنت فإذا بناه لم يكن متبرعاً، ويكون السفل في يده حتى يؤدى قيمة السفل، ومعنى ذلك فيما يظهر أن صاحب السفل لا يجبر على الإعادة، كما لا يجبر على الإذن لصاحبه بالإعادة؛ لأن عدم جبره على الإعادة يستلزم عدم جبره على الإذن بها، وعندئذ إذا أعاد صاحب العلو بناء السفل من غير إذن فقد أعاده تحت ضرورة إلى إحياء حقه فلا يكون متبرعاً به؛ ولكن هل يكون ملكاً لصاحب العلو أو ملكاً لصاحب السفل؟ الظاهر من إزامهم صاحب السفل بأداء قيمته لا بأداء ما أنفق عليه من المال أنهم يرون ملكاً لصاحب العلو، ومن ثم كان لصاحب السفل أن يتملّكه بقيمةه<sup>(١)</sup>.

(١) راجع الثانية على هامش الهندية، ج ٣، ص ١٠٩، ١١٥.

إذ لا محل لإلزامه بما ينفقه، وقد يكون من ذلك ما هو نتيجة مغالاة وتساهل من صاحب العلو عند الإعادة فلا يلزم به صاحب السفل، وقد علمت فيما سبق أن من فقهاء الحنفية من ذهب إلى أن صاحب العلو، إذا أعاد السفل في هذه الحال بدون إذن ولم يمنعه مانع من الاستئذان عد متبرعاً، ومعنى ذلك أن اضطراره إلى إعادة حقه لا يمنع من اعتباره متبرعاً، وهذا ما قد يدل على أن المنقول عن أبي حنيفة مقيد بتصور الإذن لصاحب العلو بالبناء، غير أن ذلك يستتبع إلزام صاحب السفل بما أنفق على الإعادة لا بالقيمة، فلعل في المذهب رأيين في إعادة السفل بغير إذن عند انعدام العذر: رأى يرى أن ذلك يعد من قبيل التبرع ما دام أن الإذن كان مستطاعاً، ولم يحاول صاحب العلو الحصول عليه، ورأى يرى أنه لا يعد في هذه الحال متبرعاً؛ لاضطراره إلى إحياء حقه، ولكن هل اضطراره إلى إحياء حقه يمنعه من أن يحصل على الإذن بالإعادة؟

وإذا ما أعاد صاحب العلو السفل فصار ملكاً له على ما تقدم بيانه فإنه يكون لصاحب السفل أن يتملكه باعتباره تابعاً للأرض، ويتمكن حينئذ جبراً عن صاحب العلو بقيمتها على ما بینا، وقد اختلف الرأي حينئذ في القيمة التي تجحب عليه، ذهب بعضهم إلى أنه يتملكه بقيمتها وقت بنائه؛ لأنَّه يستحق تملكه على صاحب العلو من هذا الوقت، وقال آخرون: يتملكه بقيمتها وقت الرجوع عليه به؛ لأنَّه وقت التملك، وهذا هو الأصح المختار للفتوى<sup>(١)</sup>. وإذا أراد صاحب العلو أن يتملك الأرض من صاحب السفل في هذه الحالة بدون رضاه لم يكن له ذلك؛ لأنَّ الأرض أصل، ولا يكون الأصل تابعاً لفرعه وهو البناء، كما في الثانية.

الحالة الثانية: أن ينهدم السفل بفعل من صاحبه، وفي هذه الحال يجري صاحب السفل على إعادةه؛ لتعديه، ويضمن لصاحب العلو قيمة ما سقط من علوه قائماً، فإن أعاده صاحب العلو في هذه الحال بلا إذن اعتبر متبرعاً لإقدامه على فعل يستطيع أن يلزم ذا الشأن فيه بتنفيذه، وذلك بالرجوع إلى القضاء بخلاف الحالة الأولى، وإنما يعد متبرعاً إذا لم يصدر منه ما يدل على أنه إنما بنى غير متبرع، بل لنفسه، مثل أن يشهد على ذلك، فإن فعل كان البناء له وكان شأنه شأن

(١) راجع رد المحتار آخر كتاب الشركة.

مستحق السكنى إذا قام بعمارة السدار الموقوفة على سكناه فيكون ما يبنيه ملكا له ولصاحب الأرض أن يتملكه إذا أراد طبقا للقواعد، وإذا ما كان السفل الذي أقامه صاحب العلو ملكا لصاحب السفل، كان لصاحب العلو أن يمنعه عن سفله حتى يؤدي إليه ما عليه، فإذا امتنع كان لصاحب العلو أن يستغله بإذن القاضى على أن يحتسب غلته مما وجب له على صاحب السفل<sup>(1)</sup>.

ويرى الحنفية أن ما يكون من سقف بين علو وسفل له يكون ملكا لصاحب السفل؛ لأن جزء منه وتمم له، ولا يعد مسكننا إلا به، وإنما يكون لصاحب العلو حق الانتفاع به والقرار عليه.

ولوجود الجوار بين صاحب السفل وصاحب العلو كان تصرف كل منهما بملكه وانتفاعه به مقيداً على ما تقدم في الجوار الجانبي بما لا يضر بصاحبه، فلا يزيد صاحب العلو في بنائه بما يوهن بناء صاحب السفل ولا يفتح صاحب السفل في بناء نوافذ تضعف من بنائه فتجعله غير قادر على تحمل بناء العلو.

وقد قسم الفقهاء التصرف الذي يصدر من كل منهما ثلاثة أقسام :

**الأول :** التصرفات التي تضر أحدهما ضررا محققا، كأن يهدم صاحب السفل بعض جدره أو بعض عمده أو يبني صاحب العلو بناء لا يقوى السفل على حمله، وهذا النوع من نوع على كل منهما، فإذا فعله أحدهما كان ضامنا لما يترب على فعله من تلف.

**الثاني :** التصرفات التي لا يترب عليها ضرر بأحدهما، كدق مسمار في جدار، وقيام أحدهما بعد أسلاك الكهرباء في بنائه، وهذا النوع جائز لكل منهما دون اعتراض عليه من الآخر.

**الثالث :** التصرفات التي يشك في نتائجها فلا يدرى على وجه العلم أيحدث منها ضرر أم لا، كأن يقوم صاحب السفل بفتح نافذة فيه، أو يقوم صاحب العلو بوضع أثقال فيه، وهذا النوع يجوز لكل منهما مباشرته عند أبي يوسف ومحمد خلافا لأبي حنيفة.

---

(2) راجع المخانية.

ويرجع الخلاف في ذلك إلى اختلافهم في الأساس الذي يرجع إليه في الحكم على تصرف كل منهما.

فعندهما أن الأصل فيه هو الإباحة؛ لأن كلاً منها يتصرف في ملكه فلا يمنع من تصرفه إلا إذا وجد المانع منه وهو الإضرار بحق غيره على وجه التحقيق، ولذا منع مما يضره، ولم يمنع من غيره، وهو ما جهل أثره وما علم عدم ضرره.

وعنده أن الأصل فيه هو المنع، لأن كلاً منها يتصرف في ملك تعلق به حق غيره فلا ينفذ تصرفه إلا إذا تحقق عدم الإضرار بحقه، ولذا منع مما يضر وما جهل أثره ولم يمنع مما علم عدم ضرره.

وببناء على ذلك فالتصرفات التي يشك في نتائجها غير جائزة عنده، لعدم التتحقق من وجود المسوغ، وهو عدم الضرار بالغير قطعاً<sup>(١)</sup>.

ويلاحظ أن التشريع الوضعي في البلاد العربية لا يكاد يختلف عما ذهب إليه فقهاء الشريعة في أحكام السفل والعلو إلا في أمور فرعية يسيرة، دعا إلى الخلاف فيها اختلاف الأعراف، وإرادة تنظيم الانتفاع المشترك حتى لا يترتب عليه الإضرار بحقوق بعض الشركاء ضرراً غير مألف، وعلى هذا كانت الشريعة الإسلامية أساساً فيما بنت عليه هذه الأحكام في البلاد العربية، وبخاصة في الجمهورية العراقية. فقد أقرت ملكية الطبقات في القانون المدني المصري، وفي غيره من القوانين العربية، كالقانون المدني السوري، والقانون المدني الليبي والقانون المدني العراقي، كما أقرتها القوانين اللبنانية، ونص في المادة (٨٥٦) مدنى مصرى وما بعدها إلى المادة (٨٦١) على اشتراك ملاك الطبقات في ملكية أجزاء البناء المعدة للاستعمال المشترك بين جميع ملاك الطبقات، على أن يكون نصيب كل مالك فيها بنسبة قيمة ما يملك، وعلى أن ليس له أن يتصرف في نصيبيه من ذلك تصرفًا مستقلًا عن الجزء الذي يملكه، وذلك ما لم يوجد في سندات

---

(١) ارجع إلى شرح البهجة ، ج ٢ ، ص ٣١٥ ، فيه بيان وافٍ عن ضرر الجار وحكمه في أحواله المختلفة.

الملكية ما يخالف ذلك، ونص في المادة (٨٥٧) على أن استعماله وانتفاعه بهذه الأجزاء المشتركة يجب ألا يحول ولا يضر باستعمال الآخرين، كما نص في المادة (٨٥٨) على أن نفقات هذه الأجزاء وصيانتها تكون على جميع الشركاء كل بقدر قيمة ما يملك ما لم يوجد اتفاق بينهم بما يخالف ذلك، وفي المادة (٨٥٩) على إلزام صاحب السفل بالأعمال والترميمات الالزمة لسفله حذرا من سقوط العلو، وأجبر القاضى عند امتناعه أن يأمر ببيع السفل أو يأذن لصاحب العلو بذلك على نفقة صاحب السفل، كما ألزمت المادة (٨٦٠) صاحب السفل بإعادة سفله عند انهدامه فإذا امتنع كان للقاضى كذلك أن يبيع السفل لمن يعيده أو يأذن صاحب العلو بإعادته على نفقة صاحب السفل، وفي هذه الحالة يجوز لصاحب العلو أن يمنع صاحب السفل من الانتفاع به حتى يؤدي ما في ذمته لصاحب العلو، كما يجوز لصاحب العلو أن يحصل على إذن بياجارة السفل أو بسكناه استيفاء لحقه، وليس لصاحب العلو أن يزيد في ارتفاع بنائه أو يبني بناء آخر معه، م (٨٦١)، كما لا يجوز له وضع أثقال يخشى منها على السفل، وإلى هذا كله ذهب القانون الليبي في مواده من (٨٦٠) إلى (٨٦٥) والقانون السوري من (٨١١) إلى (٨١٦) والقانون المدنى العراقى من (١٠٨٢) إلى (١٠٨٦). ويلاحظ أن التشريع في هذه البلاد العربية جميعها قد ألزم صاحب السفل منذ انهدامه بإعادته إلى الحال التي كان عليها فلم يفرق بين ما إذا كان انهدام السفل نتيجة اعتداء عليه من صاحبه أو نتيجة مما ليس له فيه بد، كزلزال أو نحو ذلك. بخلاف ما ذهب إليه الخفيفية في ذلك، إذ لم يلزموا صاحب السفل بإعادته إلا عند تعديه وسقوطه نتيجة لذلك. أما إذا سقط بلا تعد فلم يلزموه بإعادته بناء على أنه لا يلزم إنسان بعمارة ملكه، وإنما جعلوا لصاحب العلو أن يعيده إذا أراد على الوضع الذى شرحته فيما سبق، ولاشك أن هذا أقرب إلى العدالة؛ إذ لا يرهن الإنسان بما لم يكن له فيه يد، ولكن إذا أراد صاحب العلو إحياء حقه أعاده على حساب صاحب السفل على أن يؤجره ويستغله مع حصوله على الإذن بذلك من القضاء فى سبيل استيفاء حقه.

## قيود الإرث أو الارتفاع<sup>(١)</sup> :

ما تقييد به ملكية العقار أن يتقرر عليه حق لنفعة عقار آخر بعينه، دون نظر إلى شخص مالكه، وذلك بناء على سبب من الأسباب التي سنذكرها فيما يأتي، فيكون العقار الذي تكرر عليه الحق مرفقا به، والعقار صاحب هذا الحق مرفقا، ويسمى الحق الذي تقرر لثانيهما على أولهما حق ارتفاع، وهو حق لا ينظر فيه إلى مالكي العقارين، بل يثبت لأحدهما على الآخر مع كونهما ملوكين لشخصين، أو ملوكا أحدهما دون الآخر أو غير ملوكين، ويكون مقررا للعقار المرتفق على العقار المرتفق به يتبعهما من يد إلى يد مهما اختلفت الأيدي، ومهما اختلفت الأموال، ولا يؤثر باختلاف المالكين ولا باختلاف المترفعين.

وهذا النوع من الحقوق هو ما يسمى في لسان الفقهاء الآن بحقوق الارتفاع، وهي حقوق المرور، والشرب، والجري، والمسليل ونحو ذلك مما يثبت ويترعرع لعقار على آخر، وهو ما سمعناه في بيان أحكامه.

وقد عرف (قدري باشا) حق الارتفاع في كتابه «مرشد الحيران»، بأنه حق مقرر على عقار لنفعة عقار آخر ملوك لشخص آخر. م (٣٧) وهو تعريف لم يسبق به فيما أعلم فقيه آخر، وإن لم يخرج به عن المعنى الذي ذهب إليه الفقهاء في بيان هذا النوع من الحقوق، وهو بهذا المعنى لا يتناول إلا ما كان لعقار على عقار آخر، فلا يتناول ما يكون لبناء على بناء، ولا لبناء على عقار، لا لشخص على عقار أو على بناء أو على شخص آخر، وكذلك عرفه بعض القانونيين بأنه تكليف مرتب على عقار معين لنفعة عقار معين آخر ملوك لغير مالك العقار الأول، ويقوم هذا التكليف على تحويل شخص حق استعمال العقار المرتفق به، أو حرمان صاحب هذا العقار من استعمال بعض حقوقه.

ويلاحظ أن هذا النوع من الانتفاع يختلف عن النوع الآخر منه الذي يثبت للأشخاص بالنظر إلى ذواتهم وأشخاصهم بما يأتي :

(١) الارتفاع لغة الاتكاء على مرفق اليد، بكسر ف تكون ففتح، أو بفتح ف تكون، والإرث أيضا الارتفاع، يقال ارتفقت بالشيء أي انتفعت به، والإرث المنفعة، يقال أرتفقت فلانا إذا نفعته. وقد استعمل المالكية اسم الإرث في إعطاء شخص منافع عقاره لآخر، وكذلك وصف بعض الفقهاء بعض الحقوق التي تتعلق بمنافع العقار وتثبت لعقار آخر بانها حقوق ارتفاق.

أولاً - أن حق الارتفاع إنما يكون مقرراً لعقار بخلاف حق الانتفاع فإنه يكون مقرراً للشخص، فحق المرور من أرض إلى أخرى حق مقرر للأرض الثانية، ولذا يتتفع به كل من يريد الوصول إليها على أنه حق لهذه الأرض دون أن يقتصر الانتفاع به على شخص معين بخلاف حق انتفاع الموصى له بمنفعة أرض، فإنه خاص بشخصه يتتفع به على أنه من حقوقه على الوجه المشروع ويتهي بوفاته، ولذا كان من البين أنه حق تناقص به قيمة الأرض المرتفق بها، ولما ذكر كان للمتتفع به حق التتبع ولا يمكن فصله عن العقار المتعلق به.

ثانياً - أنه دائماً يكون مقرراً على عقار بخلاف حق الانتفاع، فإنه يكون متعلقاً بعقار، وكما في أرض أعيت أو أوصى بمنفعتها، وقد يكون متعلقاً بمنقول كـ في كتاب أعيت.

ثالثاً - يرى فيه الحنفية أنه حق دائم غير مؤقت بوقت ينتهي بانتهائه، فهو دائم بدوام ما تعلق به، ولذا يتبع العقار المرتفق به والعقارات المرتفقة أينما انتقل، فلا يزول بتغير المالك ولا ينتهي بوفاته، ويرى بعض الفقهاء المالكية أنه يقبل التوقيت، فيجوز أن يقرر لعقار على آخر في مدة معلومة ينتهي بانتهائهما.

رابعاً - أنه لازم بالنسبة إلى مالك العقار المرتفق به فلا يملك إنهاءه، وإبطاله، بخلاف حق الانتفاع فإنه قد يكون غير لازم لمالك العقار المتعلق به، فيملك إبطاله، كما في حق مستعير الأرض فإن مالكها حق إنهائه.

خامساً - أنه بالنسبة إلى صاحب العقار المرتفق به حق سلبي، فليس يطلب منه بإزائه إلا يتعرض لصاحب في انتفاعه به دون أن يقوم بعمل شيء، بخلاف حق الانتفاع فإنه يتطلب من التزم به إما القيام بعمل أو الامتناع عن عمل كتسليم الكتاب المعارض إلى مستعيره، أو الامتناع عن معاوضة الموصى له بمنفعة الأرض في انتفاعه بها.

وهو حق معنوي لا ينشأ إلا بين عقاريين اختلف مالكهما؛ لأنهما إذا كانوا مالك واحد كان انتفاع أحدهما بالأخر ثمرة من ثمرات الملكية، ولا يشترط في وجوده تلاصق العقارين. بل يجوز أن يكون لعقار على عقار آخر غير ملاصق له من المرور أو حق الشرب أو المجرى.

وقد تدق التفرقة عند إنشاء الحق في تردد النظر بين اعتباره حق ارتفاق واعتباره التزاماً شخصياً، وعند ذلك يجب التزام صدر من صاحبه مراعي فيه قيامه شخصياً به، لا ينتقص به ملكه ويقتيد بشخصه، والتزام أريد به الحد والانتقاد من عناصر ملكه، ففي الحال الأولى يكون الالتزام شخصياً، وفي الحال الثانية يتقرر به حق ارتفاق متعلق بعقار الملتزم ولا يقتيد بحياته، والأمر في ذلك يرجع إلى ظروف كل نزاع وتقدير القضاء تبعاً لذلك، فمن اشتري أرضاً من آخر على أن يزرعها قصب سكر، لتوريد المعمل السكر الذي يملكه باائع هذه الأرض المشتراء، فليس يتولد عن هذا العقد حق ارتفاق على هذه الأرض، لأن الالتزام فيه التزام شخصي محض، ولكن إذا اشتراها على أن يترك بجوار العمل جزءاً منها ليعد مطحاناً لفضلات القصب تولد عن هذا الالتزام حق ارتفاق المعلم على هذه الأرض بجمع فضلاته وتخزينها في جزء منها.

### أسباب ثبوت هذه الحقوق :

أولاً - الشركة العامة ، فمرافق البلد العامة ، كطرقها وأنهارها ومصارفها عليها حقوق ارتفاق لكل عقار متصل بها ، فلكل منزل أشرع بابه إلى طريق علم حق ارتفاق عليه هو حق المرور ، ولكل أرض زراعية اتصلت بمجرى علم حق ارتفاق عليه هو حق الشرب ، أو اتصلت بمصرف علم حق ارتفاق عليه هو حق المسيل ، ومنشأ هذه الحقوق في هذه الحال هو الشركة العامة في هذه المرافق .

ثانياً - اشتراطها في عقد معاوضة ، فإذا اشتري شخص أرضاً هي جزء من أخرى على أن يكون لها حق شرب أو حق مرور على باقيها كان للمبيع حق المرور أو حق الشرب تنفيذاً للشرط .

ثالثاً - الالتزام بها من مالك الأرض المرتفق بها على وجه التبرع عند المالكية ، فيلزم به المتبرع بناء على التزامه ، سواء أعطاه على الأبد ، وعند ذلك يكون مؤبداً ، أم أعطاه إلى مدة وعند ذلك يتوقف ويتهىء بانتهائهما ، وفي هذه الحال لا يجوز له عند هم أن يرجع قبل انتهاءها .

رابعاً - الإلزام بها شرعاً أو قانوناً : فمن الحال الأولى ما حدث به مالك عن عمرو بن يحيى المازني عن أبيه أن الضحاك بن خليفة ساق خليجاً له من العربض

(أى ساق قناة من مسيل ماء بقرب المدينة) وكان بين هذه القناة وأرض الضحاك التي يريد ريها أرض لحمد بن مسلمة، فأراد الضحاك أن يمر بالقناة فمنعه محمد ابن مسلمة، فاحتج عليه الضحاك قائلاً له: لم تمنعنى ولك فى القناة منفعة تشرب منها أولاً وآخرًا، ولا يضرك مرورها، وأرضى في حاجة إليها؟ فأبى محمد عليه ذلك فشكاه الضحاك إلى عمر بن الخطاب، فسألته عمر: لم تمنعه ولك فيها منفعة تسقى منها أولاً وآخرًا وهي نافعة بحارك ولا تضرك؟ فقال محمد: لا والله لا تمر، فقال عمر: لتمرن ولو على بطنك، وأمر عمر الضحاك أن يمر بها ففعل، وذلك نتيجة كما يظهر لثبوت حق ارتفاع على أرض محمد بن مسلمة لأرض الضحاك بحكم الشرع<sup>(١)</sup>.

ومن الحالة الثانية ما تقرره القوانين من حقوق الارتفاع مراعاة للمنفعة العامة أو لمصلحة الأفراد، مثل ما يكون منها للتمكن من الوصول إلى شواطئ البحر وضفاف الأنهر، ومثل القيود الموضوعة على المالكين المجاورين للطرق العامة بعدم البناء على مسافة معينة منها. والقيود الموضوعة على ملاك العقار فيما يختص بصرف مياهه إلى المصادر العامة ومرور مصارف هذه المياه في الطرقات.

وما ينبغي ملاحظته أن فقهاء الشريعة الإسلامية لا يفرقون في الحكم ولا في الوضع بين حق انتفاع مقرر على عقار لمنفعة عقار آخر بنص قانوني وحق تقرر بإرادة مالك العقار المرتفق به، ففي الحالين يسمون هذا الحق حق ارتفاع وحكمهما واحد، أما رجال القانون فيجعلون حالة ثبوت الحق بنص قانوني من حالات حق الملكية، وبينان نوعها الناشئ عن وجود الملك في ظرف معين بينه القانون، فكان معياراً عاماً وبينانا لكل ملكية توجد في هذا الظرف، بينما يرون أن حق الارتفاع ليس إلا استثنائياً على الملكية يتقرر بإرادة صاحبه ولا يتناول سواها.

خامساً - وقد ينشأ حق الارتفاع نتيجة لوضع العقارين المرتفق به والمرتفق بحسب الطبيعة، بأن يكون العقار المرتفق أعلى من العقار المرتفق به فيسيل ماء العقار المرتفق إلى العقار المرتفق به، كمياه الارتشاح ومياه الأمطار. في مثل هذه الحالة يثبت للعقار المرتفع حق الصرف على العقار المنخفض بحكم الطبيعة.

---

(١) ارجع إلى الباجي، شرح الموطأ، ج ٦، ص ١٥.

سادسا - القدم وذلك عند الجهل بسبب الحق ، والقدم في الواقع ليس منشأ للحق ، ولكن حين يمضي الزمن على حق ارتفاق قائم دون اعتراض من مالك العقار المرتفق به فإن سكوته في هذه الحال مع مضي الزمن يعتبر منه رضا بالحق وتبرعا به ، أو إقرارا له باستناده إلى سبب صحيح يعرفه . والقاعدة أن القديم يبقى على قدمه لظهور أنه كان بناء على سبب صحيح ، لبقاءه زمنا طويلا دون اعتراض ، وذلك ما لم يظهر أنه قائم على سبب باطل وعذر ذلك بزالت ، واختلفوا في تقدير المدة التي تمضي على هذا الحق ، فقيل أربعة أعوام ، وقيل أكثر كما في التبصرة .

وليست حقوق الارتفاع بمحضه إذ إنها كثيرة العدد تختلف باختلاف موضوعاتها وأسبابها وما يراد منها ، فمنها ما يتعلق بالمياه باستعمالها وصرفها وسكن الأرضي والبساتين ، كحق الشرب وحق المجرى وحق المسيل ، ومنها ما يتعلق بتحسين المباني وتوفير الهواء والشمس لها ، ترك الأرض بدون بناء عليها بجوار الطرقات أو بجوار المنازل ، كالوصول في ارتفاع المباني إلى حد معين دون زيادة عليه ، وكعدم إقامة مصانع أو محال مقلقة للراحة في مكان معين . وما يتصل بهذا الموضوع بيان أحکام حق الشرب والانتفاع بالماء في الري .

### حق الشوب :

الشرب بكسر فسكون ، النصيب من الماء ، ومنه قوله تعالى لثمود في ناقة صالح : «**هذه ناقة لها شرب ولكم شرب يوم معلوم**<sup>(١)</sup>». وكذلك يطلق على زمن الشرب ، ويستعمله الفقهاء في المعنين ، فتارة يريدون به النصيب المستحق من الماء ، وتارة يريدون به نوبة الانتفاع بالماء ، سقيا للشجر أو الزرع ، أى زمن الانتفاع به لهذا الغرض .

ويلحق بهذا الحق ما يسمى بحق الشفة ، وهو حق الشرب بضم فسكون ، والمراد به حاجة الإنسان إلى الماء ؛ لشربه وانتفاعه به في منزله ، وشرب دوابه ،

---

(١) سورة الشعرا ، ١٥٥

وتنقسم المياه بالنسبة إلى هذين الحلين إلى ثلاثة أقسام :

الأول : ماء المجاري العامة التي ليست مملوكة لأحد، كماء الأنهار العظيمة، مثل النيل والترع المتفرعة منه.

وهذه المجاري تعد مرفقا عاما يثبت فيه بجميع الناس حق الشفاعة، كما يثبت لكل أرض اتصلت به حق الشرب على وجه لا يترتب عليه ضرر بين، فينستفع الناس بمائها، سقياً لأراضيهم وشرباً لدوابهم، ونقلًا واستعمالاً حاجتهم، سواء أكان ذلك بشق جداول منها في أرضهم المتصلة بها أم بفتح كوى أو منافذ في حوافها أو بنصب آلات رافعة عليها، ما دام ذلك لا يضر بسائر الناس باستفادتها، أو بالحيلولة دون حق من حقوقها، لأن ماءها شركة بين جميع الناس، وشركة الناس فيها شركة إباحة لا ملك، لعدم إحرارها فكان الناس فيها سواء، ولكن إذا أحرز شيء من هذا الماء كان ملكاً لمحرره وامتنع بذلك الإحرار على غيره إلا بإذن من مالكه، فمن أخذ ماء من مجراه كان ملكاً له، لما رواه أبو عبيد : نهى النبي ﷺ عن بيع الماء إلا ما حمل منه، وكان هذا مخصوصاً لقوله ﷺ : «الناس شركاء في ثلاثة : الماء ، والكلأ ، والنار» .

الثاني : ماء المجاري والينابيع المملوكة، وهي التي ينفجر ماؤها في أرض مملوكة، أو التي يحدوها شخص في ملكه أو في أرض موات له حق إحيائها، ويرى مالك أن البئر إذا حفرت في أرض موات لا تكون ملكاً لحافرها إلا إذا أشهد على ذلك عند حفرها، ويرى الخاتمة أن الماء إذا سيق من نهر غير ملوك إلى مجرى ملوك كان ملكاً لمالك المجرى بسبب حيارة مكانه، أما إذا انفجر الماء في أرض مملوكة بسبب حفر، فلا يكون ملوكاً لمالك الأرض؛ لحديث : الناس شركاء في ثلاثة. ولكن يكون أحق به من غيره؛ فإذا أخذ منه حاجته أولاً فإذا فضل منه شيء بعد ذلك لم يمنعه عن طالبه، ومثله في ذلك معادن الأرض السائلة .

ويرى الحفيفية أنه إذا انفجرت عين ماء في أرض مملوكة لشخص كانت العين ملكاً له إذا كان مكانها ملوكاً له من قبل، وكذلك الحكم إذا شق إنسان في أرضه مروى خاصاً به، وحفر فيها من داره بثرا فلا يكون لغيره ملك في رقبة المجرى أو البئر، ومثل هذا في الحكم أن يحفر إنسان بثرا في أرض موات له حق إحيائها، أو يشق مجرى فيها يصلها بالنهر فإن البئر أو المجرى في هذه الحالة يكون ملوكاً للحافر

بحياته، وهذا هو الفرق بين هذا القسم وسابقه فمكان الماء في هذا القسم مملوك، ومكانه في الآخر غير مملوك، لغلبة الماء عليه، والماء في القسمين غير مملوك لمالك مكانه، بل شركة بين الناس ولا يعد محوزاً بحيازة مجرأه لسبعين :

الأول - أن هذه المجاري والينابيع إنما أعدت لتكون طریقاً لوصول الماء إلى الأرض المحتاجة إليه، ولم تتخذ في العادة وسيلة لحياته، ومثل الماء فيها مثل طير اتخذ له عشا في دار إنسان، وليس وجوده فيه سبباً لحيازة صاحب الدار إياه، فكذلك الماء في هذه المجاري .

الثاني - غلبة الماء فيها إلى درجة تحول دون حيازته إذ إن جريانه فيها باستمرار مع تنوعه ورشحه على الدوام ما دام الأخذ منها مستمراً يجعلها كمجرى متصل بالنهر، وذلك لاتصال مائها بماء الأرض بواسطة العين أو بماء النهر الذي تتفرع منه، فكان منبعها شبيها بالكرة فتحت في حافة النهر، لينصب الماء منها في مجرى فلا يعد بذلك محوزاً. ويضاف إلى هذين السببين أن الحاجة إلى ماء هذه المجاري والينابيع متتجدة دون انقطاع، لطلبه من المارين والمسافرين، وليس في الأخذ منها ضرر بأصحابها، وفيه حياة المحتاج إليها وحياة راحته، فكان من المصلحة أن يكون مباحاً لا يمنع منه أحد ما دام لم يلحق بأصحاب هذه المجاري والآبار ضرر من ذلك، وذهب كثير من المالكيّة إلى أن ماء هذه الأماكن يكون مملوكاً لمالكيها؛ لحياته إياه بواسطتها، فقد نقل عن ابن رشد : مكان من الماء في أرض مملوكة، سواء منه ما كان مستنبطاً مثل عين يستخرجها أم غير مستنبط، فمالك الأرض أحق به ويحل له يسعه، ولوه أن يمنع الناس منه إلا بشmente إلا أن يرد عليه قوم لا يستطيعون دفع ثمن له، ويخشى عليهم الهلاك إن منعوا منه فحق لهم إلا يمنعوا منه فإن منعوا كان لهم أخذه بالقوة.

وفي العقد المنظم أن الماء إذا كان يسيل من الجبال في أرض موات فهو مشترك، وإن كان يسيل أو ينبع في أرض مملوكة فهو لصاحب الأرض يرسله متى شاء وينعنه متى شاء . أ.هـ .

وهذه المجاري إن أحدها شخص في ملكه، ليرويه منها ثم باع منه بعضه مع حقوقه ومرافقه، فإن الأرض المبعة يكون لها حق من شرب عليها دون أن يكون للمشتري ملك رقبتها .

ذلك ما يتعلق بحق الشرب، أما ما يتعلق بحق الشفة فإنه لا يخص الشخص دون آخر، فيكون لكل محتاج أن يأخذ من ماء هذه المجاري والينابيع حاجتهم لشربهم وشرب دوابهم واستعمالهم المتزلى، ولا يجوز أن يسقوا أرضهم منه، لما في ذلك من الضرر بأصحابها، وذهب مشائخ بلخ إلى حظر نقله للاستعمال المتزلى؛ لأن ذلك قد يأتي على أكثره فيضر أصحاب الحق فيه، وعلى أية حال فإن الأساس في ثبوت هذه الحقوق على مجاري المياه والانتفاع بها عدم الإضرار بسائر أصحاب الحقوق، ولصاحب الحاجة أن يسلك إليها ما يعترضه من أرض لأصحابها أو لغيرهم إذا لم يكن له طريق إليها سوى ذلك، ولم يوجد حاجته من الماء في غيره من الأنهر والمجاري العامة، وليس لأصحاب الأرض منعه من سلوكها إلا أن يخرج إليها منها حاجته من الماء، وإنما أجبر على ذلك، كما يجبر على إعطاء مطالبه عند الحاجة إليه إذا ما منعه من غير حق، حتى كان لطالبه إذا ما اضطر إليه أن يقاتل عليه؛ محافظة على حياته.

الثالث - الماء المحور، وهو ما حاره صاحبه في آية أعددت لذلك، كالحياض والصهاريج، ويعد هذا الماء ملكاً لمحرمه، شأنه شأن كل مال مباح يملك بإحراره، وعلى ذلك فليس لأحد أن يتتفع بهذا الماء إلا بإذن من مالكه، ولكن عند العطش وخوف ال�لاك منه يجب بذله؛ دفعاً للهلاك متى كان مالكه غير محتاج إليه؛ لدفع ال�لاك عن نفسه، ويقاتل مالكه عليه إذا منعه من غير حق، ولكن بغير سلاح حتى لا يؤدي ذلك إلى قتل إنسان حال دفاعه عن ماله فإذا أخذه كان عليه ضمان قيمته.

ذلك ما يتعلق بأحكام المياه ونظام الانتفاع بها في الشريعة الإسلامية، وهي أحكام عامة أسست على أساس توفير المصلحة ومنع الضرر، أما الأحكام التفصيلية فإنها تختلف باختلاف البلاد وأوضاعها وأعرافها، وذلك بحسب طبيعة أرض كل بلد وموارد المياه فيه، وذلك ما وضعت لتنظيمه في كل بلد قوانين ولوائح روعي فيها حال كل بلد مما يكفل العدالة وحسن التوزيع والنظام ودفع الضرر، ومن ثم كانت جميع هذه الأحكام في تفصيلها مطابقة لما أقرته الشريعة الإسلامية من قواعد وقيود محققة لما هدفت إليه من أغراض وما قصدت إليه من مصالح، وليس المقام مقام دراسة لقانون الري والصرف الذي صدر في سنة

١٩٥٣؛ لأن ذلك من خصائص العاملين الفنيين في هذا المجال، وإنما الذي يعنينا أن نشير إشارة إجمالية إلى ما يتعلق بقيود الملكية التي نص عليها في القانون المدني المصري، فقد استمدت منه القوانين في البلاد العربية أحكامها، ولم تخرج عنه إلا بسبب اختلاف الحال فيها بالنسبة إلى الأرض ومنابع الماء ووسائله عن أمثلها في مصر.

وغماد الرى في مصر النيل، والترع العامة، وكذلك المصادر العامة، وقد نص في قانون الرى والصرف على أن كل مجرى معد للرى أو الصرف تكون الدولة قائمة بنفقات صيانته، ويكون مدرجًا بسجلات وزارة الأشغال أو فروعها؛ ترعة عامة أو مصرفًا عاماً، حسب اختلاف الأحوال، وكذلك ما تنشئه الدولة من هذه المجاري بوصفها ترعة عامة أو مصرفًا عاماً وتدرجها في سجلاتها بهذا الوصف، كما يجور أن يعتبر أي مصرف خاص أو مسقاة خاصة عاماً بمرسوم ينص فيه على ذلك، وفي اعتبار هذه المجاري من الأموال العامة تقرير حق الانتفاع بها على قدم المساواة للكافية، وذلك في الحدود التي يقررها القانون.

اما ما ينشئه الأفراد في أراضيهم من المساقى والمصارف فهي ملك لهم، والقاعدة فيها أن لهم وحدهم حق استعمالها، ولكن الشارع أورد في شأنها قيوداً نصت عليها المواد من (٨٠٨) إلى (٨١١) ندل عليها بإجمالها على أن من أنشأ مروى خاصاً طبقاً للشروط والأوضاع التي يقررها القانون يكون مالكاً له. وله وحده حق استعماله، وإذا تعدد ملاكه كان لكل مالك أن يأخذ من مائه بتناسب مساحة ما يملكه من الأرض، وللملك الأرض المجاورة لهذا المروى أن ينتفعوا به في رى أراضيهم بعد استيفاء حاجة مالكه منه، وبناء على ذلك تقرر حق الشرب للأراضي المجاورة للمروى الخاصة المملوكة للغير. وقد نصت المادة (١٤) من قانون الرى والصرف على اعتبار الأرض التي يمر فيها مروى أو مصرف خاص محملاً بحق انتفاع للأراضي الأخرى التي تتسع بهما ما لم يقدم دليل على خلاف ذلك، وهذا ما لا يختلف مع ما ذهب إليه فقهاء الشريعة.

وما يلاحظ أن نفقات صيانة المروى أو المصرف، وحضرهما وإصلاحهما تكون على جميع المستفيدين بهما، بنسبة مساحة أراضيهم المتتفقة مع مراعاة أن قيمة الجزء من الأرض الذي يشغل المصرف أو المروى لا يساهم فيها أصحاب الأرض

المجاوزة التي لا يمر فيها المروى أو المصرف؛ ومن ثم لم يكن لهم ملك في رقبتهما، وإنما كان لهم حق ارتفاق عليهما.

### حق المجرى :

هو حق إجراء الماء المستحق شربا وإمراره في أرض إلى أخرى لسقيها، وقد يكون هذا الحق مقررا على مجرى في أرض لشخص؛ لكن يمر الماء منه إلى أرض شخص آخر، كما قد يكون المجرى في بعض الأحوال ملوك الرقبة لغير صاحب الأرض التي يمر فيها، وقد يكون لواحد أو لأكثر، وعلى أيّ حال فليس لصاحب الأرض التي يمر فيها المجرى أن يمنع مرور الماء فيه، ولا أن ينكله من مكانه في الأرض إلى مكان آخر منها إلا برضاء أصحاب الحق فيه، وهذا محل خلاف بين الفقهاء؛ فقد ذهب بعضهم إلى جواز ذلك من صاحب الأرض التي يمر فيها المجرى إذا لم يكن من وراء نقله ضرر وكان فيه منفعة، وقد روى في ذلك عن عمرو بن يحيى المازني عن أبيه أنه قال : كان في حائط (بستان) جد ربيع (ساقية) أو (مروى) لعبد الرحمن بن عوف فأراد عبد الرحمن بن عوف أن يحوله من مكانه إلى ناحية أخرى من الحائط [البستان] هي أقرب إلى أرض عبد الرحمن بن عوف، فمنعه صاحب الحائط من ذلك، فشكاه عبد الرحمن إلى عمر بن الخطاب، فقضى عمر لعبد الرحمن بن عوف بتحويله حيث لم ير في ذلك ضررا بصاحب الحائط، وفيه منفعة لصاحب الحق منه وهو عبد الرحمن بن عوف، ومع رواية مالك لهذا الأثر لم يأخذ به، واشترط في جواز نقله رضا أصحاب الحق فيه، وإلى هذا ذهب أبو حنيفة، وروى عن مالك جواز ذلك وإن أبي أصحاب الحق إذا انتفى الضرر وتحقق المصلحة. وبه أخذ ابن نافع وعيسى بن دينار.

ولصاحب الأرض التي يمر فيها المجرى أن يطالب أصحاب الحق فيه بإزالة الضرر البين الذي يصيبه منه بأية وسيلة من الوسائل ولو استتبع إجراؤها نفقة منهم، ويستتبع حق المجرى حق مرور المتفع به على حافته؛ لإصلاحه وكريمه وإزالته ما يعوق سير الماء فيه.

وهذا الحق لا يثبت إلا بسبب من الأسباب التي بينها فيما سبق، وقد جاء في المادة (٨٠٩) مدنى مصرى، و(٨١٨) ليبي، (١٥٨) عراقي، و(٨٠٩) سورى

ما يدل على أنه يجب على مالك الأرض الواقعة بين مجاري المياه العامة والأراضي التي ليس لها طريق إليها لأن يسمح بمرور المياه الكافية لرئ تلك الأرضى البعيدة عن موارد المياه، وأن يسمح كذلك بمرور مياه الصرف الآتية من الأرضى المجاورة لأرضه؛ لتصب من أقرب مصرف عمومى متصل بأرضه، بشرط أن يعوضن عن ذلك تعويضا عادلا، ومن ذلك يرى أن حق المجرى قد قدره القانون لصالح الأرضى البعيدة عن موارد المياه وعلى الأرضى التي تفصلها عن هذه المصادر العامة، وذلك بإنشاء مجرى فيها تغر منه مياه الرى أو الصرف بعد دفع التعويض العادل عن إنشاء ذلك المجرى، ولا يتشرط أن تكون المياه المطلوب مرورها من أرض الغير ضرورية لدى الأرضى البعيدة، بل يكفى أن تتحقق الحاجة إليها؛ لعدم وجود الماء الكافى لديها على الوضع المعتمد، أما إذا كان لا يوجد طريق آخر يكفى لريهاريا معتادا فلا يثبت لأصحابها هذا الحق.

ويلاحظ أن أرض الغير التي يمر فيها المجرى بموجب ما تقدم يثبت لها حق الشرب عليه أو حق الصرف، ولكن بعد استيفاء صاحب المجرى حقه منها، ولاشك أن هذا يتفق مع ما ذهب إليه الفقهاء أيضا مما دل عليه الأثر المروى عن الضحاك عن خليفة حين أراد أن يشق مجرى في أرض محمد بن مسلمة.

### حق المسيل :

هو حق صرف الماء الزائد على الحاجة أو غير الصالح بإمراهه فى مجرى أحد لذلك حتى يصل إلى مقره من مصرف أو مستودع، وقد يكون هذا المسيل من ملك خاص بأن يكون لإنسان حق إمرار ما يفضل عن منزله أو أرضه من ملك جاره، كما يكون عاما، وقد يكون ظاهرا على سطح الأرض أو مستترًا في باطنها، وقد يكون ملكا لصاحب الأرض المار فيها، كما يكون ملكا لصاحب الماء الفاضل أو غير الصالح، ويجب على صاحب الحق فيه أن يحول دون ضرره لغيره، وليس بيطل هذا الحق بتغيير حال العقار الذي يمر فيه من أرض زراعية إلى دار أو نحوها؛ لأنه حق ملازم للعين كيف كان وضعها، ونفقات إصلاحه على صاحب الحق فيه، ولذا كان له الدخول من ملك غيره لهذا الغرض، وليس لصاحبها أن يمنعه من ذلك إلا أن يقوم هو بالإصلاح من ماله، وعلى هذا فلا يرى فرق بين أحکام المسيل والمجرى، سواء من الناحية الشرعية أم القانونية.

## حق المروء :

إنما يعد قياداً في الملكية حق مرور إنسان في ملك غيره سواء أكان في طريق مملوك للغير أم مملوك للماء، ولكنه يخترق أرض غيره، ويعد الطريق في هذه الحال خاصاً فليس لغير صاحب الحق في المرور به أن يمر به، وحق المرور فيه يثبت إما مالكه أو لغير مالكه من ثبت له الحق في أن يمر به بسبب من الأسباب التي تقدم بيانها، وإذا كان الطريق الخاص مملوكاً لعدة أشخاص واقتصر حق المرور فيه عليهم كان لكل من الشركاء أن يرتفق به بفتح ما يشاء من أبواب ونوافذ ما لم يضر ذلك بغيره، كأن يفتح عليه نافذة تشرف على دار جاره فيكشف نسائه وعوراته، على ما ذهب إليه جمهور المالكية ومن رأى رأيهم، وليس للشركاء فيه أن يتلقوا على سده أو إزالته؛ لأن في ذلك اعتداء على حق يثبت لعامة الناس منذ إنشائه وهو التجاوزهم إليه عند الزحام إلا إذا كان عليه باب يحول دون المرور فيه إلا بعد فتحه، فإن وجود هذا الباب يمنع من ثبوت هذا الحق لعامة.

وتقييد حق الملكية بما يترتب على ثبوت حق المرور في العقار المملوك من أحكام ليس محل خلاف بين الشريعة والقوانين من ناحية المبدأ، ولا يختلفان إلا في التفصيل والتفرع؛ تبعاً لاختلاف الأوضاع والأحوال، غير أن الذي يلاحظ أن القوانين في البلاد العربية قد جعلت للأرض المحبوسة عن الطريق العام أن تحصل على عمر فيما يجاورها من الأراضي للوصول إليه، استثناءً مما للمالك من حق في أن يكون له وحده الانتفاع بما يملك، وذلك منعاً للضرر الناشئ من عدم استغلال الأرض عند حبسها، وعدم الانتفاع بها الانتفاع العادي المطلوب منها، حتى يمكن بذلك استغلالها استغلالاً معتاداً في أمثالها، وعلى ذلك فليس يثبت هذا الحق إذا ما أريد منه تحقيق أغراض أخرى فيها، مثل إقامة مبانٍ أو مصانع، وليس يلزم في هذه الحال أن يكون انحباس الأرض انحباساً كلياً، بل يكفي في اعتبارها منحبسة أن يكون طريق الوصول إليها كافياً للقيام باستغلالها ، كأن تكون أرضاً زراعية ليس لها إلا عمر لا يسمح إلا لمن يقصدها راجلاً دون دابة معه، ويشترط إلا يكون هذا الانحباس راجعاً إلى فعل مالك الأرض المحبوسة، فإذا نشأ عمل من ناحيته لم يكن له هذا الحق، سواء أكان عملاً إيجابياً كإقامة بناء سد به ما كان له من طريق، أم عن عمل سلبي، كأن كان منه ما ترتب عليه سقوط حقه في الاستطراف إليها

من طريق خاص، وسواء أكان عملاً مادياً كسد الطريق أم عملاً قانونياً، لأن كان نتيجة لقسمة أرضها ولم يراع فيها أن يكون له طريق إليها إذ له عند ذلك أن يطلب المير في باقي أجزاء العقار المقسم فقط، وقد جاء هذا الحكم في المادة (٨١٢) مدنى مصرى والمواد (٩٧٧، ٩٧٨، ٩٧٩) مدنى سورى والمواد (٧٤، ٧٥، ٧٦) من تفتيش الملكية اللبناني والمادة (١٠٥٩) مدنى عراقي والمادة (٨٢١) مدنى ليبي.

وليس فيما اطلعت عليه من المراجع الفقهية الإسلامية تعرض مثل هذا الموضوع، ولكنه لا يتنافى مع الأصول الشرعية التي تقوم على منع الضرر وعلى منع سوء استعمال الحق، كما أنه يمكن أن يجعل ما قضى به عمر رضي الله عنه في أرض محمد بن سلمة من مرور الماء فيها إلى أرض جاره، لسفتها أساساً للقضاء في مثل هذه الحال بحق المور في الأرض المجاورة منعاً للضرر بعدم استغلالها.

### القيود الإرادية :

تكلمنا فيما مضى على ما يرد على حق الملكية من قيود لا ترجع إلى إرادة المالك، مقتصرین على ما عرض له الفقهاء الإسلاميون من هذه القيود وهي دون ما عرض له التشريع الوضعي من حيث العدد والحصر، وإن كان المروى فيها تجبيعها واحداً، وهو منع الضرر ورفع ما يحول دون قيام الملكية بأداء ما يطلب منها في سبيل المصلحة العامة والمصالح الخاصة وذلك هو عماد الملك وأساس تنظيمه.

والآن نعرض في إجمال للقيود التي ترد على الملك نتيجة لإرادة المالك ومشيته، وقد عنى الفقهاء ببيان ما للملك من آثار وأحكام أقرها الشارع الإسلامي، ورتبها عليه، فكان منها ما جعلها لازمة له، ومسيبة عنه لا تنفك عنه ولا تزييه كالقدرة على التصرف إلا لمانع، وكالانتفاع بالعين المملوكة على وجه الإجمال لا على وجه الشمول والتفصيل بالنسبة بجميع الأوضاع والأحوال، وكان منها ما جاز شرعاً إلا يكون أثراً للملك ولا مرتبأ عليه، كالتصرف بالهبة فيما يشتريه شائعاً ، في عقار لا يقبل القسمة. وكان من نتيجة ذلك اختلاف الأوضاع في الملك، فمنه ملك ثبت له جميع آثاره وأحكامه، وهو الملك الثابت بعقد

الشراء الخانى من الشروط المقيدة، ومنه ملك ليس له كل أحکام الملك وصفاته، كملك أم الولد، إذ ليس لمالكها أن يبيعها، وكملك العين المرهونة وملك الدين وملك الموقوف على القول بأنه ملوك للواقف أو للموقوف عليه، ونحو ذلك مما اختلفت فيه الأوضاع والأحكام من الأملاك، تبعاً لاختلاف أسبابها من العقود وما يشترط فيها من شروط اختلف الفقهاء في صحة اشتراطها، وإلزام المتعاقدين بمقتضياتها، إذ إن من الفقهاء من توسع في صحة الاشتراط فأجاز كل شرط لم يرد فيه حظر، وألزم به المتعاقدين إذا ما اشترط في عقد البيع، فثبت للمشتري به ملك مقيد في المبيع بالنسبة لتصرف المشتري فيه إن قيد بآلا يتصرف فيه برهن أو بإجارة، كما إذا اشتري شيئاً فاشترط عليه آلا يرهنه أو لا يؤجره، أو بالنسبة لانتفاعه به إن قيد انتفاعه به بنوع من الانتفاع، كمن اشتري أرضاً فاشترط عليه آلا يزرعها أو أن يتركها فضاءً، أو اشتري بنية فاشترط عليه آلا يرفع بناءها بما هي عليه، فمثل هذه الشروط يرى من الفقهاء منعها، ومنهم من أجراها، كما إذا اشتري عبداً على أن يعتقه، أو أرضاً على أن يجعلها مسجداً، كما يرى أن من الفقهاء من منع اشتراط آى شرط يخالف مقتضى العقد، ومخالفة مقتضى العقد عند هؤلاء تختلف باختلاف أنظارهم، فمنهم من يراها مخالفة للغرض الأصلي الذي من أجله شرع العقد، ومنهم من يراها مخالفة لكل حكم يرتبه الشارع على العقد، وبناء على ما ذكر كان ما يترتب على عقود التمليلك من الملك مختلف الحكم، من حيث الإطلاق والتقييد، وكانت النتيجة من اختلاف نظر الفقهاء في جواز الشروط اختلفوهم فيما يصح أن تقييد به الملكية من الشروط، وما لا يصح أن تقييد به منها، ويكون هنا الإجمال بياناً لما تقييد به الملكية من قيود ترجع إلى إرادة المالك، وأن هذه الإرادة ليس لها عند الفقهاء السلطان المطلق في هذا المجال، بل إنها تقييد بقيود ترجع إلى القواعد العامة، أو إلى العرف أو إلى المصلحة، وبين ذلك تفصيلاً موضوعه عند الكلام على الاشتراط في العقود.

ذلك ما يتعلق بما ذهب إليه فقهاء الشريعة، أما التشريع الوضعي في البلاد العربية، فقد عرض لهذا الموضوع على خلاف الصورة التي بحث عنها في الفقه الإسلامي، إذ نحا الفقه الإسلامي في هذا منحى عاماً تناول فيه الاشتراط المانع من التصرف بصفة عامة، سواء أكان خاصاً بمنع نوع معين من التصرف أم بمنع

التصرف مطلقاً وناظه بما شرحتناه آنفاً، في حين أن التشريع الوضعي إنما عرض لهذا الموضوع في صورته الشاملة المانعة من التصرف مطلقاً، فنص في المادة (٨٢٣) مدنى مصرى على أنه إذا تضمن العقد أو الوصية شرطاً يقضى بمنع التصرف في مال فلا يصح هذا الشرط ما لم يكن مبنياً على باعث مشروع، ومقصورة على مدة معقولة. ويكون الباعث مشروعاً متى كان المراد بالمنع من التصرف حماية مصلحة مشروعة للتصرف أو للمتصرف إليه أو للغير، كما نص في المادة (٨٢٤) على أنه إذا كان المنع من التصرف الوارد في العقد أو الوصية صحيحاً طبقاً لأحكام المادة السابقة فكل تصرف مخالف له يقع باطلاً.

وعلى ذلك الجهة التشريع الوضعي إلى إجازة هذا الاشتراط المقيد للملكية تقيداً يتعارض مع آثارها وأحكامها إذا ما دعت إليه مصلحة جديدة مشروعة لمن اشترطه أو لمن اشترط عليه أو للغير؛ وترك إلى القضاء تقدير هذه المصلحة، واعتبارها مبررة لهذا الاشتراط الاستثنائي، وأوجب مع ذلك أن يكون هذا التقيد ملدة معقولة، فلا يجوز أن يكون موبداً وإلا كان الاشتراط باطلاً؛ لأنه لا يجعل للملكية حيئذ أثراً يذكر، وللمحكمة تقدير ما إذا كانت المدة مقبولة ومعقولة أم لا. أما إذا كان الاشتراط وارداً على نوع خاص من التصرف دون بقية أنواعه فإنه حينئذ يكون خاضعاً للقواعد العامة والخاصة بالاشتراط في العقوه.

## قسمة الملكية بالنظر إلى صورتها

ذكرنا فيما سبق<sup>(١)</sup> أن الملكية تقسم بالنظر إلى صورتها قسمين :

- (أ) ملكية متميزة.
- (ب) ملكية شائعة.

وأن المتميزة ما كانت لشخص واحد في عمل معين شاملة لجميع أجزائه، كملكية دار أو طبقة معينة من طبقات دار ذات طبقات أو قطعة أرض محددة أو دين في ذمة مدين أو منفعة دار معينة.

وأن الشائعة ما تعلقت بجزء نسبي غير محدد من شيء مملوك لأكثر من واحد نتيجة اشتراك فيه دون إفراط، فكان كل جزء منه مملوكاً لأكثر من شخص بنسبة معينة كسدس وثلث ونصف سواء أكان ذلك الجزء كبيراً أم صغيراً، وهذا ما يسمى في الفقه الإسلامي بالحصة الشائعة في الشيء المملوك المشترك، وذلك لشيوخ هذا الجزء وانتشاره في جميع هذا الشيء فكان كل جزء منه صغر أو عظم غير مختص بشريك من الشركاء بل يشتركون فيه جميعاً.

وهذه القسمة على اتفاق بين التشريعين الإسلامي والوضع، غير أنه يلاحظ ما بينهما من اختلاف في المقسم فهو في التشريع الوضعي حق الملكية، وهو حق لا يصلح أن يكون محللاً له إلا العين المشخصة المعينة. فلا تصلح المنافع ولا الحقوق محللاً له. وعلى ذلك لا يكون إلا في عين مشخصة سواء أكان متميزاً أم شائعاً.

وهو في التشريع الإسلامي الملك بمعنى الاختصاص الحاجز على ما بينا فيما سبق، وهو يكون في الأعيان وفي المنافع والحقوق - وعلى الجملة فقهاء الإسلام يرون أن كل ما يتناوله اسم المال في اصطلاحهم يصلح أن يكون محللاً الملك بنوعيه، وما لا يتناوله اسم المال إن كان عيناً لا يصلح أن يكون محللاً له. وإن كان غير عين كان منه ما يصلح لذلك وهو ما أباح الانتفاع به كمنافع الأعيان في رأي الحنفية وغيرها من الحقوق التي أباح الشارع الانتفاع بها. ومنه ما لا يصلح لذلك وهو ما لم يبح الانتفاع به شرعاً.

---

(١) صفحة ٦٧ من الجزء الأول المطبوع سنة ١٩٧٦.

أما رجال القانون فيرون أن الذى يصلح أن يكون محل حق الملكية بنوعيه هو الاعيان المشخصة، ثم هم مع ذلك يرون أن الشیوع ليس عرضا خاصا بحق الملكية بل يكون فى غيره من الحقوق العينية الأخرى حق الانتفاع فى حالة ثبوته لأكثر من واحد دون تمييز بينهم فى محله، كما إذا أوصى لأكثر من شخص بحق انتفاع فى أرض أو تملك أكثر من واحد بعقد واحد حق انتفاع أرض على وجه الاشتراك. غير أن القانون لم يعن إلا بتنظيم حق الملكية الشائع لأنها الحال الكثيرة المتعددة فى الوجود.

ويلاحظ أن الحق الشخصى وإن كان حقا ماليا فى نظرهم لا يعدونه عند الاشتراك فيه من الحقوق التى يثبت فيها الشیوع بين الشركاء فيه؛ لأنه بطبيعته يعد منقوصاً بينهم إذا ما كان قابلا للانقسام ولا كان محل الشیوع. فحق تسلم عين مشتركة بين متعددين إذا ما كانت لا تقبل القسمة حق شائع فيها بالنظر إلى كل شريك فيها، بخلاف الحق فى دين مشترك بين أكثر من واحد فى ذمة شخص واحد. وعلى أية حال فحق الشريك الشائع يرد على الشيء المملوك بنسبة حصته فيه. وإذا لم تبين حصة كل شريك فيه اعتبرت الشخص فيه متساوية. م (٨٢٥) مدنى مصرى، م (٧٨١) مدنى سورى، م (٨٣٤) مدنى ليبي، والفقرة الأولى من م (١٠٦١) مدنى عراقي. وهذا الحكم الأخير هو مقتضى قواعد الفقه الإسلامى إذا لم يكن ثمة أى دليل يدل على ما لكل شريك من الشركاء فى المال المشترك كما إذا اشترك اثنان فى الاستيلاء على صيد مثلا.

ويوجد فى القوانين الجermanية نظام يسمى بملكية اليد المشتركة، وفيه يكون المال المشترك مملوكاً لجميع الشركاء كجامعة دون أن يكون خاصاً للفترة بينهم وذلك بسبب الغرض الذى خصص له، وهو ينطبق على ملك الجماعات التى تتمتع بالشخصية الاعتبارية وعلى المشاركة المالية بين الزوجين فى النظم التى توجب هذه المشاركة بينهما فى أموالهما ما داما زوجين، وهو نظام له أحكام خاصة به وهى أحكام تخالف أحكام المال المشترك بين أربابه شركة عادلة. وهذا النظام لا تعرفه الشريعة الإسلامية ولا قوانين البلاد العربية<sup>(١)</sup>.

---

(١) الملكية للدكتور الصدة ، ص ١٨٨١.

وكذلك مما ينبغي ملاحظته أنه لا يترتب على عقد الشركة في التشريع الوضعي اشتراك على الشيوع بين الشركاء في رأس مال الشركة الذي قام كل شريك بدفع جزء منه تنفيذاً لعقد الشركة، بل الذي يترتب عليه صيرورة رأس مال الشركة جنحية ملوكاً ملكية متميزة للشركة باعتبارها شخصاً اعتبارياً له ذمة مستقلة عن ذمة كل شريك من الشركاء، ولا يظل ملوكاً لهم بل ولا يصير مشتركاً بينهم على وجه الشيوع بمقدار ما دفعه كل منهم.

### أما في التشريع الإسلامي فقد اختلف الرأي :

١ - ذهب فريق من الفقهاء ومنهم الحنفية والشافعية إلى أنه لا يترتب على عقد الشركة بين اثنين أو أكثر اشتراكاً بينهم على الشيوع في رأس المال ولا في حصة أي منهم فيه، بل يبقى مال كل منهم على ملك صاحبه حتى إذا هلك أو فقد كان ذلك على صاحبه وبتلاه تبطل الشركة بتلاه محلها. وبينون رأيهم هذا على أن عقد الشركة لم يشرع لنقل الملكية ولا المعاوضة - ولكن إذا تصرف أحد الشركاء في الشركة باعتباره وكيلًا عن سائر الشركاء بمقتضى عقد الشركة فاشترى سلعة من السلع - كانت السلعة ملوكاً لجميع الشركاء بحكم وكالته عنهم، وكانت مشتركة بينهم - كل بقدر حصته في رأس المال - على ما تم الاتفاق عليه فيما بينهم، وكان ثمنها المدفوع قن رأس مال الشركة على الجميع. وعلى هذا ففى الفترة بين عقد الشركة والتصرف يستمر كل شريك مالكاً لحصته التي التزم بدفعها في رأس المال، حتى إذا تم التصرف في رأس المال المدفوع جميعه لم يبق لأى شريك ملكية متميزة في جزء من رأس المال وكانت السلع جميعها ملوكاً للشركاء على وجه الشيوع كل بقدر حصته المحددة له في عقد الشركة وهي النصف أو الثلث أو الرابع في رأس المال.

٢ - وذهب فريق آخر من الفقهاء منهم بعض المالكية وبعض الخانبلة إلى أن عقد الشركة يترتب عليه بمجرد انعقاده اشتراك الشركاء في رأس المال إذ إنه يفيد المعاوضة بين الشركاء، وذلك ببيع كل منهم جزءاً من حصته التي التزم بها في رأس المال إلى الآخرين، فإذا انعقدت الشركة بين اثنين على أن يكونا فيها سواء - أفاد العقد بيع كل منهم نصف رأس ماله إلى صاحبه بنصف رأس ماله وتكون النتيجة اشتراك كل منهما في رأس المال جميعه مناصفة، وإذا كان اتفاقهما على أن

يكون لأحدهما ثلث رأس المال وللآخر الثلثان - أفاد العقد المعاوضة بين ثلثي رأس مال الأول - وهو صاحب الثالث - وثلث رأس مال الآخر صاحب الثلثين؛ فتكون النتيجة اشتراهما في رأس المال جميعه على أن يكون للأول ثلثه وللآخر ثلثاه، وعلى هذا الأساس إذا زاد الشركاء على اثنين، فإذا كانوا ثلاثة على السواء، بـ، جـ أفاد عقد الشركة بيع أحددهم وهو أملاً ثلثي رأس ماله لصاحبيه بـ، جـ نظير ثلث مال كل منهما، وبيع بـ ثلث ماله لصاحبه نظير ثلث ماله، ونتيجة المعاوضة الأولى أن يكون للأول - وهو أن ثلث ماله مضافاً إليه ثلث مال بـ وثلث مال جـ، ونتيجة المعاوضة الثانية أن يكون للشريك بـ ثلث ماله وثلث مال أمضافاً إليهما ثلث مال جـ وأن يكون للشريك جـ، ثلث ماله وثلث مال أمضافاً إليهما ثلث مال بـ. وهذا ما اعتمدته الملكية وهو رأي فريق من الخنابلة، وبناء على هذا الرأي يفيد عقد الشركة اشتراك جميع الشركاء في رأس مال الشركة على الشيوع بينهم بمجرد عقد الشركة.

وكذلك يلاحظ أن ترتيب حق عينى على عين كحق انتفاع أو ارتفاق، لا يترتب عليه أن يكون بين صاحبى هذين الحقين وبين المالك شيوع، إذ إن هذه الحقوق حقوق مختلفة الحقيقة والمعنى، وعند الاختلاف لا يتصور الشيوع لأن الشيوع بين الحقين إنما يتتحقق باختلاطهما وتدخلهما وهذا لا يتصور إلا عند اتحادهما.

### **أحكام الملكية الشائعة :**

الشأن في الملكية أن تكون متميزة مفردة محلها الذي تركت فيه عن غيره - ولم يكن ذلك هو وضعها دائمـاً، ففي حالات كثيرة وجدت الملكية شائعة بالمعنى الذي شرحته وانتشرت في جميع البلاد العربية والإسلامية نتيجة لوجود نظام التوارث فيها الذي يقضى بانتقال التراثات من ملاكها عند وفاتهم إلى ورثتهم وهم متعددون فيما تكونها بالاشتراك على الشيوع، وكثيراً ما يستمر وضع التراثات بعد انتقالها إلى الورثة مدة طويلة من الزمن يزداد فيها عدد الشركاء على الشيوع بسبب وفاة بعض الورثة وانتقال حصصهم بالوراثة إلى ورثتهم. وكثيراً ما توجد الملكية الشائعة أيضاً نتيجة لاشتراك اثنين فأكثر في سبب من أسباب الملكية كالاشتراك في عقد الشراء أو في الإنهاـب أو في الوصـية أو في الاستيلـاء على مال مباح.

وجملة القول أن ما يصلاح سبباً لإنشاء ملكية متميزة أو لنقلها يصلاح كذلك لإنشاء ملكية شائعة إذا ما اتصل بمتعدد.

والملكية الشائعة في الواقع ليست إلا وضعاً استثنائياً مآلها إلى ملكية متميزة إما بطريق القسمة بين الشركاء أو بأى سبب آخر ينتقل به ملك الشركاء إلى واحد منهم فيستقل بذلك العين المشتركة.

ولما كان تعدد الشركاء على الشيوع في المال المملوك يؤدى إلى نزاع وخلاف بين الشركاء فيما يتعلق مباشرة كل شريك سلطانه واستيفائه لحقوقه في العين المشتركة تصرفاً واستعمالاً واستغلالاً - اقتضت المصلحة وضع نظام تشريعى يخضع لأحكامه ما قد يحدث من خلاف ونزاع بين الشركاء ويمكّن كل شريك من انتفاعه بحقوقه في المال المشترك دون ضرر بغيره من الشركاء.

ومن المستحسن أن نبدأ بأحكام الملكية الشائعة في غير الأعيان ثم نتبع ذلك بأحكامها في الأعيان - غير أن الخوض في ذلك يقتضينا أن نقدمه ببيان عن طبيعة حق الشريك ووضعه - بالنسبة إلى العين أو المال محل الاشتراك.

### **طبيعة حق الشريك الشائع :**

يرى فقهاء الشريعة أن حق الشريك في المال المشترك على الشيوع هو حق ملك، فالشريك على الشيوع يملك في المال المشترك حصة شائعة. ومعنى شيوعها أنها متفرقة ومنتشرة في جميع أجزاء المشترك مما صفت فليس يخلص منها أى جزء من المال مهما كان صغيراً - وبناء على هذا يرى أن الملكيات في هذا المال تتعدد بتنوع الشركاء فيه، وأنها ملكيات مختلطة متراج بعضها بعض، وأنها تشمل جميع أجزاء هذا المال وتتركز فيها لا على وجه التمايز والانفصال - ومن ثم يرى أن انتفاع أى شريك بهذا المال أو ببعضه - وإن قل - انتفاع بما هو مملوك له ولغيره، وذلك ما يعني أنه يتضمن انتفاعه بذلك غيره من الشركاء. وكذلك الوضع إذا تصرف أى شريك في أى جزء من المال المشترك قبل قسمته.

وعلى ذلك فالمال المشترك في نظر فقهاء الشريعة لا يعد مملوكاً كله لكل شريك على انفراد وإنما يملك كل شريك فيه حصة منتشرة فيه. إذ إن الشيء المملوك لا يقبل أن يكون مملوكاً كله لأشخاص كل منهم يملكه جمیعاً في وقت

واحد. وإذاً فتعدد الملكيات يستلزم تعدد محالها. وتعلق حق الشريك على الشيوع بالشيء المشترك جميعه إنما كان نتيجة الانتشار حصته وتفرقها في جميع أجزائه من غير فصل دون استثناء أي جزء فيه. وكان تعلقه به كله على معنى أن له في كل جزء منه حصة من ذلك الجزء لا على معنى أن له كله، وكانت نتيجة ذلك أن حق كل شريك من الشركاء على الشيوع يتعلق بالشيء المشترك في مجموعه وإن كان محدوداً بقدر حصته فيه، فلم يكن له بسبب ذلك أن يستأثر بجميع مزاياه لكان الشركاء الآخرين معه في هذا المال ومتعمهم بما يتمتع به في حدود حصصهم. وهذا التكيف قريب جداً مما هو سائد في الفقه الوضعي، فقد ذكر الدكتور الصدفة في كتابه الملكية : أن الرأي السائد في الفقه التقليدي والفقه الحديث على السواء أن حق الشريك على الشيوع هو حق ملكية - وأن ملكية الشيء الشائع يتعدد فيها المالك. أما الشيء نفسه وهو محل هذه الملكية فلا يتجزأ، أي أن الملكية تقسم إلى ملكيات متعددة بقدر عدد الشركاء بينما لا يكون هناك تقسيم مادي للشيء المملوك، ومقتضى هذا أن يرد حق كل شريك على الشيء في مجموعه وإن كان محدوداً بقدر حصته، ولا يقدح في ذلك أن الشريك لا يستطيع أن يستأثر بجميع مزايا المال المشترك، إذ إن الشركاء الآخرين الذين يشاركونه في الحصول على هذه المزايا ملوك مثله، وكل ما هناك أن الشريك ليس له أن يمارس سلطات المالك إلا بطريقه لا يترتب عليها الأساس بحقوق غيره من الشركاء، وهذا ليس من شأنه أن ينفي عنه وصف الملكية.

غير أن هذا الذي أشرنا إليه فيما ذهب إليه فقهاء الشريعة من أن الشيء المملوك لا يملكه كاملاً إلا شخص واحد ولا يملكه على هذا الوضع أكثر من واحد إنما يكون فيما يقبل التجزئة كملك الأعيان ومنافعها - فلا يكون شيء من ذلك كاملاً إلا لشخص واحد، وذلك بناء على أن هذا النوع من الملكية يتمثل في الخارج أو يحل في الخارج في عين، فإذا شغلته جميعه ملكية شخص لم يكن صالح لأن تشغله ملكية شخص آخر لأن المحل لا يشغله كله في وقت واحد شاغلان كل منهما يستقل به دون أن يترك فيه مكاناً آخر - أما فيما لا يقبل التجزئة حيث يتعلق الملك بحق من الحقوق لا يقبل التجزئة فليس ما يمنع من أن يكون الحق كله مشتركاً بين أكثر من واحد على أن يكون لكل منهم ذلك الحق

كاماً، كحق الولاية على النفس لوليين متساوين كأخوين شقيقين، وحق الشفعة بالنسبة لشفيعين متساوين كشريكين، وحق التصرف بالنسبة لوكيلين بعقدتين مستقلتين؛ ذلك لأنها حقوق اعتبارية وتعلقها بمحلها تعلق اعتباري لا يتنافي معه ولا يتعارض اعتبار الحق فيه متعدد، على أن يكون لكل من أصحابه كاماً فإذا باشره أحدهم انتهت حقوق الباقيين.

### **أحكام الملكية الشائعة في غيب الأعيان :**

بينا فيما سبق أن الملكية الشائعة كما ثبتت في الأعيان ثبتت في غيرها مما يملك فثبتت في الدين وثبتت في المنافع وبعض الحقوق. وفيما يلى بيان أحكامها في الدين :

#### **الملكية الشائعة في الدين :**

الدين مال واجب في ذمة أى شاغل لها بدلاً عن مال أتلفه المدين، أو عن قرض اقرضه من غيره، أو عن مبيع اشتراه بشمن مؤجل، أو عن ثمن قبضه حالاً لم يبع أجل تسليمه كما في السلم <sup>١</sup> وهكذا إلى آخر الأسباب الموجبة لثبوته في الذمة - بذلك عرفه صاحب فتح القدير الكمال بن الهمام والكاساني صاحب البدائع.

ويثبت الاشتراك في الدين إذا تعلق سبب ثبوته بأكثر من شخص واحد، كما في دين لم توفي انتقل بوفاته إلى ورثته المتعددين فأصبحوا شركاء فيه لكل منهم حصة شائعة فيه بقدر ما له من سهام في التركة - وكما إذا باع اثنان أو أكثر سلعة لهم لآخر بشمن مؤجل فإنه يثبت ديناً في ذمة المشترى ويكون لكل من البائعين حصة شائعة فيه بقدر ما له في السلعة المباعة من ملك، وكذلك الحال إذا أتلف شخص عيناً مشتركة بين متعددين فإن قيمتها تثبت ديناً في ذمته لأصحابها لكل منهم حصة شائعة بقدر ما كان يملك، وهكذا - وذلك ما يراه فقهاء الشريعة.

ويرى فقهاء التشريع الوضعي أن الديون لا تصلح أن تكون محلاً للاشتراك على الشيوع؛ وذلك بسبب انقسامها بين الشركاء بحسب طبيعتها نتيجة لتماثل أجزائها - ففي الأمثلة السابقة وما يشبهها يكون لكل شريك حصته التي ينابها ديناً مستقلاً له أحكامه ولا اتصال لها بباقي الدين ولا تعد شائعة فيه فإذا وفيت

بإعطائهما إلى صاحبها، على هذا الأساس لم يكن لغيره حق الاشتراك فيها ولا حق الاعتراض بشأن وفائها قبل غيرها من المتصصن.

وأساس هذا الخلاف هو خلافهم في قبول الديون للقسمة وعدم قبولها، فكثير من فقهاء الإسلام يرون أن الديون لا تقبل القسمة لأنها أوصاف اعتبارية لا يتصور فيها انقسام إلى أجزاء، ومن ذلك قالوا إنها تنتقل إلى من تتقل إليهم أو تثبت لهم جملة، وفقهاء التشريع الوضعي يرون أنها تقبل القسمة بالنظر إلى ما تمثل فيه من مال مثلث فإذا وجبت متعدددين وجبت لهم موزعة عليهم لتماثل أجزائها أو أحادها.

وبناء على ما ذكر إذا ما ثبت لأشخاص متعددين دين في ذمة إنسان فإن كل شريك فيه لا يملك إلا ما يخصه منه وبعد اجنبها بالنسبة إلى حصص أصحابه الشركاء فيه، ومن ثم ليس له أن يطالب المدين إلا بأداء حصته فقط دون أن يكون له حق في مطالبه بأداء ما يزيد عليها، ولا يجوز له أن يقاضي من المدين إلا ما كان في حدود حصته، فإذا تجاوز ذلك إلى قبض ما زاد على حصته لم تبرأ منه ذمة المدين، وكذلك إذا أراد أحد الشركاء مخالفة المدين أمام القضاء لم يخالطه إلا في حصته ولا يحكم له بأكثر منها ويجر المدين على دفعها إليه ولو كان ذلك في غيبة بقية الشركاء، كما يجوز له أن يتصرف فيها بالإبراء أو بالهبة أو بالصالحة عنها ببدل أو بالإيضاء بها لآخر أو يجعلها ثمنا لعين يشتريها من المدين أو يقبل بها كفيلا أو يجعلها مهرأ وما إلى ذلك من التصرف، وكل هذه الأحكام أثر من آثار ثبوت الشركة في الدين وتسلكه حصته منه، أما إقدامه على تأجيلها إذا ما كانت حالة فيما يلى بيان الحكم في ذلك .

### تأجيل الشريك حصته في الدين :

كان مقتضى ما ذكرنا من البيان أنه يجوز لأى شريك في الدين أن يؤجل الدين في حصته من هذا الدين فتصير حصته مؤجلة إلى أجلها دون بقية الدين؛ لأنه إذا جاز له أن يبرئ مدنه منها جاز له أن يؤجل أداؤها لأن تأجيلها دون الإبراء منها ولكن ذلك كان موضع خلاف بين فقهاء الشريعة - ذهب أبو حنيفة إلى عدم جواز تأجيله حصته إذ يرى أن ذلك من قبيل قسمة الدين قبل قبضه،

وهي في الدين غير متصورة، فضلاً عن أن تكون جائزة؛ ذلك لأن أساس القسمة التمييز والإفراز وذلك بأن يصير نصيب كل واحد من الشركاء في حيز وفي جهة غير جهات الأنصباء الأخرى، وذلك إنما يتصور في الأعيان لأن الإفراز فعل حسي فلا يوجد إلا في الحسنيات، أما الدين فهو في حقيقته وصف شرعى اعتبارى لا وجود له في الحس وليس له وجود إلا في اعتبار الشارع، فكان من ناحية الحس عندما ولا يتصور تمييز ولا انقسام في المدعوم. ومن ناحية أخرى يرى أبو حنيفة أن الدين ليس في الحقيقة إلا اسماً لفعل واجب الأداء وهو تسليم المال ودفعه للدائن ولا شيء في الوجود قبل التسليم يمكن تجزئته.

ولذا قال الكاساني : إن تأجيل حصة من الدين من قبيل قسمة الدين قبل قبضه، وإنها غير جائزة لأن الدين اسم لفعل واجب وهو فعل التسليم ، والدين مال حكمي واجب في الذمة، وكل ذلك عدم في الواقع الوجود إلا أنه أعطى حكم الموجود للحاجة، فليس كل شخص يملك من المال ما يدفع به حاجته فيحتاج إلى الاستدانة، ولا بد من إعطاء الدين حكم الشيء الموجود لهذه الحاجة حتى يمكن اقتضاه والمخاصمة فيه،<sup>1</sup> ولا حاجة إلى قسمته قبل قبضه فبقى على حكم العدم في حقها، والدين عدم لأنه وصف شرعى اعتبارى، وإلى ذلك فإن القسمة لا تتم إلا بالقبض، وقبض ما في الذمة غير ممكن ما دام في الذمة - ولأن القسمة تتضمن المبادلة والتمليك لأن كل شريك يملك صاحبه ماله فيما أعطى له من حظ نظير تملكه لما أعطى له من حصة لصاحب في حظه وتمليك الدين لغير من عليه الدين لا يجوز.

ونخالف في ذلك أبو يوسف فأجاز للشريك في الدين أن يؤجل حصته؛ لأنه إذا جاز له أن يبرئ صاحبه منها فما أوى أن يؤجله في وفائه؛ إذ التأجيل إسقاط الحق المطالبة بالدين إلى حين، وذلك دون أثر الإبراء الذي هو إسقاط للدين والمطالبة به جمِيعاً. واختلفت الرواية عن محمد فروي أنه مع أبي يوسف وروى أنه مع أبي حنيفة.

وقد يلاحظ على ما استدل به لأبي حنيفة من تأسيس عدم جواز التأجيل على عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه بأن تأجيل الدين ليس من قبيل القسمة إذ إنه ليس إلا مجرد امتناع عن المطالبة بالدين مدة من الزمان، وذلك أمر يتعلق

بإرادة الدائن ولا يمس الدين إلا عرضاً، وقد يمتنع الدائن عن أن يطالب به شهوراً وسنين ثم لا يعد ذلك قسمة وتغίّزاً في الدين ذاته، وكل ما يتربّ على هذا التأجيل اختلاف حال الدائنين المشتركين، فأخذهما يكون له حق المطالبة بحصته الآخر لا يكون له حق المطالبة بحصته وليس لذلك أثر في الدين نفسه وليس يتربّ على ذلك قسمة في الدين إلى جزءين متفصل أحدهما عن الآخر.

وقد يقال في نقض هذه الملاحظة أن جواز التأجيل قد يجر إلى قسمة الدين وذلك عندما يقوم المدين بأداء ما لم يؤجل منه إلى صاحبه قبل حلول أجل ما أجل منه، فإن الدين في هذه الحال ينقسم إلى جزءين وفي أحدهما فعلاً وبقى الجزء الآخر في ذمة المدين وحله متميّزاً كل منهما من الآخر قبل أداء الدين جميعه، وذلك ما يحقق معنى قسمته قبل قبضه، وهو غير جائز لما سبق ذكره، وعليه يجب ألا يجوز التأجيل لذلك وإن روى أن التأجيل في ذاته لا يعد قسمة ينقسم بها الدين لما ذكر أنه مجرد امتناع عن المطالبة يرجع إلى إرادة الدائن، غير أن ذلك مردود بأن ما يقبضه الدائن الذي لم يؤجل في هذه الحال لا يسلم له إلا بإرادة صاحبه الذي أجل حصته، إذ يجوز لصاحبها هذا أن يرجع فيما قبض عند حلول أجل حصته اتفاقاً على أساس الاشتراك بينهما، وذلك ما يدل على أن الوفاء لم يكن وفاء عن حصة القابض خاصة حتى يكون من وراء ذلك قسمة للدين، بل كان وفاء لجزء مشترك من الدين، ولذا كان لغير القابض أن يرجع على القابض بحصته فيما قبض في الحال عند الإمام. وعند حلول أجل حصته عند الصالحين لا قبله؛ ذلك لأنه قد سقط حقه في المطالبة بحصته بتأجيلها فلم يكن له أن يطالب بها قبل حلول أجلها؛ إذ الدين المؤجل لا تجوز المطالبة به قبل أجله، ولكن إذا حل الأجل كان له أن يطالب القابض بحصته فيما قبض كما يكون له الخيرة اتفاقاً في أن يترك للقابض ما قبضه ويرجع بحصته على المدين.

من هذا يظهر أن تأجيل أحد الدائنين حصته لا يستلزم قسمة الدين المشترك بينهم، وعلى ذلك يظهر أن امتناع تأجيل الشريك في الدين حصته ليس راجعاً إلى عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه. ويؤيد ذلك ما جاء في حاشية الشرنبلالي على مثلاً خسرو نقلأ عن البرهان من أن تأجيل أحد الشريكين في الدين حصته فيه موقف على رضا صاحبه عند أبي حنيفة، فإن ذلك ينفي أن السبب في عدم جواز

التأجيل من أحد الشريكين هو عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه، إذ لو صع ذلك لكان التأجيل من الشريك في الدين غير جائز مطلقاً سواء رضي به صاحبه أم لم يرض. على أنهم مع ذلك قد نصوا على أن أحد الشريكين في الدين إذا أبدى مدنه من حصته صحت براءته وبرئت ذمة المدين منها، ولم يكن لشريكه أن يرجع عليه بشيء مما أبدى منه. وكذلك إذا وحبه إليها، كما نصوا على أن المدين إذا كان دائنا لأحد الشريكين في الدين الذي عليه بمثل حصته فيه التقى الدينان قصاصاً وبرئت ذمة المدين من حصة هذا الشريك، والأثر المترتب على ذلك هو نفس الأثر المترتب على تأجيل أحد الشريكين حصته من الدين، وهو تجزئة الدين المشترك، وذلك بتميز حصة أحد الشريكين فيه بسقوطها أو بالتقائه قصاصاً مع ما للمدين في ذمة أحد الشريكين، بينما بقيت حصة الآخر وحدها في ذمة المدين.

ومن هذا يظهر أن التمايز أو التجزئة متصور في الدين قبل قبضه على هذا الوضع سواء بالتأجيل أو بالإبراء أو بالهبة أو بالسقوط، ولو صع أن امتناع التأجيل في حصة أحد الشركاء في الدين لامتناع قسمة الدين قبل قبضه لامتناع كذلك الإبراء من إحدى الحصتين لما في الحالتين من التمايز على سواء. ولكن قد يفرق بين حال التأجيل وحال الإبراء بأن الاشتراك ثابت ومتتحقق في حال التأجيل ولكنه في حال الإبراء منعدم لسقوط إحدى الحصتين به فلا تبقى عند ذلك شركة في الدين ولا يتتحقق بذلك انقسام وتمايز بين جزءين موجودين من الدين وإنما الذي حدث هو تلاشي أحد الجزءين وسقوطه بالإبراء، أما في حال التأجيل فهناك قسمان أو جزءان من الدين أحدهما حال والآخر مؤجل، وذلك ما يتحقق التمايز بينهما وهو مظاهر القسمة في الدين.

وقد يقال في رد هذا إن سقوط أحد الجزءين بالإبراء إنما كان بعد تمييزه وإنفصاله عن الجزء الآخر فكان الإبراء محققاً لــ حقيقة التأجيل فلا فرق بينها . الواقع أنبقاء هذا التمييز في حال التأجيل ماثلاً في الوجود بين شيئاً ليس بالأمر الجوهرى الذى يتحقق التمايز الرافع للشروع المحقق للقسمة حتى يتمتنع التأجيل بامتناعها، إذ يمكن أن يقال إن التأجيل حين يقع إنما ينصب على حصة شائعة في الدين معلومة القدر، على معنى أن الدين مطلوب أداؤه ما عدا ربعه أو خمسه، وذلك ما لا يتعارض مع شروعه فيه .

وقد جاء في تبيين الحقائق للزبليعى أن العلة في عدم جواز التأجيل هي أن في التأجيل ضرراً على الشريك الآخر، ذلك لأنه يترب عليه تحميم هذا الشريك الآخر وحده مثونه مطالبة المدين، فإذا طالب بحصته فقبضها شاركه الآخر فيها على ما سنبين، وربما تكرر منه فيها الطلب والقبض، وتكرر كذلك الرجوع عليه، وهذا ضرر بالشريك، ولهذا إذا رضى شريكه بالتأجيل نفذ لزوال الضرر برضائه.

وقد ذهب الخنابلة إلى جواز تأجيل أحد الشركين في الدين حصته فيه لأنه إذا جاز له أن ييرئ مدنه منها، فتأخير أدائه بالتأجيل أولى بالجواز، فإن قبض شريكه بعد ذلك شيئاً لم يكن لشريكه حق الرجوع عليه بشيء مما قبض، ذكره القاضي - والأصل أن له حق الرجوع لأن الدين الحال لا يتأجل عند الخنابلة بالتأجيل فوجود التأجيل كعدمه<sup>(١)</sup>

### **قسمة الدين المشترك :**

وقد تبين ما تقدم أن قسمة الدين المشترك بين الشركاء فيه غير صحيحة عند الحنفية قبل قبضه لما بینا من أن ركن القسمة هو الإفراز والتمييز بين الأنصباء، وذلك غير متصور في الديون الثابتة في الذمم قبل قبضها لأنها أوصاف اعتبارية شرعية. وكذلك لما في القسمة من معنى المبادلة والمعاوضة والتسلیک، وبيع الدين بالدين غير جائز، وكذلك لما فيها من تسلیک الدين لغير من عليه الدين وهو غير جائز.

وببناء على ذلك إذا كان لأكثر من شخص دين مشترك في ذمة شخص آخر أو كان لهم ديون في ذمم آخرين كل دين منها مشترك بينهم فاتفقوا على قسمة كل دين بينهم بحيث يكون لكل منهم فيه حصة معينة مستقلة عن باقي الحصص في الوفاء بها والتصريف فيها وقبضها مختصة بقابضها، أو على أن يكون لكل شريك ما في ذمة فلان من المدينيين فيختص كل شريك بمدين معين أو بأكثر - لم يجز ذلك عند الحنفية<sup>(٢)</sup>، لما ذكرنا. إلا ترى أنه إذا اشتراك اثنان في صبرة طعام فاقسمها على أن يكون لأحدهما جانب معين منها وللآخر جانبها الثاني لم تصح

(١) المتن، ج ٥، ص ١٩٨

(٢) راجع البدائع ، ج ٧، ص ١٩٢ ، والندية، ج ٥، ص ٢٢٢ ، والزبليعى ج ٤٥ وما بعدها

القسمة لعدم تحقق الإفراز ولم يلزمهما ذلك . وإلى هذا ذهب الحنابلة في رواية ، فقد جاء في مطالب أولى النهى :

وإذا اقتسم الشركوان دينا في ذمة شخص أو في ذمم أشخاص متعددين لم يصح لأن الذمم لا تتكافأ ، وبيع الدين بالدين غير جائز . وفي رواية أخرى عندهم أن قسمة الدين قبل قبضه جائزة .

وجاء في كشف القناع : وتحوز قسمة الدين في ذمم الغرماء على أساس أنها إفراز لا بيع كما جاء في الإنفاق<sup>(١)</sup> .

وبناء على عدم جواز القسمة في الدين عندهم يكون ما يقبضه أحد الشركين أو الشركاء من الدين بعد الاتفاق عليها مشتركا ، فما يضيع أو يهلك منه فعليهما والباقي بينهما ، وللشريك الآخر أن يأخذ من شريكه القابض بقدر حصته فيما قبض ولو بعد التصرف فيه . أما على القول بجوازها فإن ما يقبضه الشريك يختص به متى كان في حدود حصته (مطالب أولى النهى) وسيأتي لهذا زيادة بيان<sup>(٢)</sup> .

وقد فرع الحنفية على عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه أن أحد الشركين إذا قبض بعضه في حدود حصته كان لشريكه فيه أن يرجع عليه فيما قبض بقدر نسبة حصته في الدين فإذا كان له نصف الدين رجع عليه بنصف ما قبض ، وهكذا؛ لأن ما يقبض جزء من مال مشترك فيكون بينهما على ما لكل منهما في جميعه ، وليس للقابض أن يختص به إلا برضاء صاحبه ، وسيان في هذا أن يكون الدين حالا أو مؤجلا ، إذ إن المؤجل يصير بأدائه حالا فلا يختص أحدهما بما أدى إليه منه .

وعليه إذا أدى المدين جميع الدين إلى أحد الشركاء فيه لم تبرأ ذمته بهذا الأداء إلا من حصة القابض ، أما حصص غيره فإن ذمته تظل مشغولة بها ويطلب بها ويختص فيها بعد ذلك الأداء - ثم إن غير القابض بالخيار إن شاء ترك وتبقي له حصته في الدين كاملة في ذمة المدين له أن يطالبه بها وللمدين أن يسترد لها من القابض - ذلك لأنه إنما أقبضه لتسلم ذمته منها فإذا لم تسلم كان له حق الاسترداد<sup>(٢)</sup> ولم يكن للقابض ولاية قبضها .

(١) كشف القناع، ج ٤، ص ٢٢٣، مطالب الشهر، ج ٣، ص ٥٠٩.

(٢) البائع، ج ٦، ص ٦٥ وما بعدها.

هذا وليس لمن يقبض من الشريكين في الدين أن يرجع على صاحبه فيما قبضه من الدين إلا إذا كان ما قبضه أو سلم إليه مما يمكن الاشتراك فيه سواء أكان من جنس الدين أم غير من جنسه - فإذا اشتري أحد الشريكين في الدين بحصته عيناً أو استأجر بها عيناً مدة من الزمن كان لصاحبها أن يرجع عليه في ثمن العين أو في أجراها بقدر حصته . ذلك لأنه بالشراء أو الاستئجار استقر في ذمته ثمن المبيع أو أجرا العين المستأجرة ، ثم التقى ذلك قصاصا مع دينه فكان ذلك في حكم الوفاء بما يمكن الاشتراك فيه وهو الثمن أو الأجرة ، ولكن إذا أبداً أحدهما الدين من حصته في الدين لم يكن لصاحبها أن يرجع عليه بشيء لأن الإبراء إسقاط فلم يسلم له ما يمكن الاشتراك فيه بناء على ذلك الإبراء - وكذلك إذا كان للمدين بالدين المشترك دين في ذمة أحد الشركاء في هذا الدين وكان سابقاً في الوجود على الدين المشترك فإن حصة الدائن الشريك من الدين تلتقي قصاصا مع ما يشغل ذمته من دين لمدينه ، وعندئذ لا يكون لشريكه في الدين أن يرجع عليه بشيء ، لأن الذي حدث هو أن هذا الشريك قد أوفى ديناً واجباً عليه في ذمته بأدائه لدائنه ولم يسلم له بذلك ما يمكن الاشتراك فيه .

وكذلك الحكم في حال التلف ، فإذا أتلف أحد الشريكين في الدين عيناً للمدين كانت في يده فلزمها ضمانها ، فإن حصته في الدين تلتقي قصاصا مع ما لزمه من ضمان ما أتلفه ، ولم يكن للشريك أن يرجع عليه لنفس السبب السابق ، إذ لم يقبض الشريك بعد ثبوت الدين المشترك من المدين ما يمكن الاشتراك فيه ، وإنما الذي حدث هو قيام المتلف بوفاء ما عليه من ضمان للمدين وذلك بإدانته بدين شاركه فيه آخر ، وظاهر ذلك أن وضع هذه المسألة لا يختلف سواء أحدث الإتلاف قبل وجود الدين المشترك ، أم حدث بعد الدين ، ففي الحالين لم يسلم للمتلاف ولم يصل إليه ما يمكن الاشتراك فيه .

أما إذا غصب أحد الشريكين مالاً للمدين بعد ثبوت الدين المشترك فأتلفه وضمن قيمته فإن لصاحبها أن يرجع عليه فيما يلاقى حصته في الدين من قيمة المال المغصوب بنسبة ماله في الدين ، ذلك لأنه قد وصل إلى الغاصب ما يمكن الاشتراك فيه وهو المال المغصوب ، إذ الملك في المغصوب يستبدل إلى وقت الغصب وليس يرجع عليه إلا فيما يتلاقي مع حصته في الدين من قيمة المغصوب لأن ذلك

هو ما يسقط من الدين، فإن الدائن الغاصب يصبح مدينا للمغصوب منه (المدين) بقيمة ما غصبه منه فأتلفه فلتلقي حصته في الدين قصاصاً مع ما تلقيها من قيمة المغصوب ويسقط منها بقدر هذه الحصة، وفي هذا القدر فقط يرجع صاحبه فيه عليه بنسبة حصته في الدين . أما ما يبقى من قيمة المغصوب الهالك فعلى الشريك الغاصب في الدين . ومن الواضح أن الحكم يختلف إذا ما حدث الغصب والإتلاف قبل ثبوت الدين المشترك في ذمة الغاصب، فإن الحكم حينئذ يختلف فلا يكون لغير الغاصب من الشركاء في الدين حق الرجوع عليه فيما سقط من حصته إذ لم يسلم له شيء يصح الرجوع فيه بعد ثبوت الدين له، وإنما الذي حدث هو قيام الغاصب بوفاء ما عليه بإدانته المدين المغصوب منه .

وبناء على ذلك إذا حدث الغصب قبل الدين وحدث الإتلاف بعده، ثبت لغير الغاصب حق الرجوع عليه لأن الغاصب تملك المغصوب ملكاً مستنداً إلى يوم غصبه واستمر ملكاً له إلى ما بعد ثبوت الدين فسلم له المغصوب بسبب إتلافه وهو ما يمكن الاشتراك فيه .

وخالف محمد رحمه الله تعالى فذهب إلى أنه لا فرق في الحكم بين حال الإتلاف وحال الغصب على أي وضع، فجعل للشريك غير المتلف أو الغاصب حق الرجوع في كل الأحوال؛ إذ قد شغلت ذمة صاحبه بالضمان فيها كلها وهو ما يمكن الاشتراك فيه ، وقد سلم له بجعله وفاء عن حصته في الدين .

وإذا سلم الشريك في الدين لشريكه ما قبضه ثم قوى الدين على الغريم كان لهذا الشريك أن يرجع على القابض فيما سبق أن قبضه وسلم له بنسبة حصته في الدين، ذلك لأن المقبوض كان عن حق مشترك ولم يتركه الشريك لقابضه إلا ليسلم له ما في ذمة المدين، فإذا لم يسلم عاد حقه في المقبوض كما كان .

### **ملك الشريك لما قبضه من الدين :**

وما يجب التنبه له أن الحنفية قد نصوا على أن أحد الشركين في الدين إذا قبض منه مالاً يزيد على حصته فيه عُدّ قابضاً ومستوفياً لدینه بقدر ما قبض وبرئت ذمة المدين بقدر ما أق卜ض وسقط حق القابض في المطالبة به ويملكه القابض على أنه وفاء لدینه أو بعضه، ولكن مع هذا يثبت لشريكه حق الرجوع عليه في عين

المقبوض لا في بدله بقدر حصته على ما بينا، وذلك بناء على إرادته المنفردة، فإذا ما اختار الرجوع عليه فرجع عاد للقابض من دينه بقدر ما يوارى ما أخذ منه وشغلت به ذمة المدين وكان شريكا في الباقي بقدر ما لكل منها فيه من نسبة.

وقد جاء في تبيين الحقائق أن القابض إذا ما قبض فإما يقبض حقه إلا أن صاحبه حق المشاركة فيه، ثkan له أن يشاركه، فإذا اختار المشاركة صار شريكا في عين المقبوض وذلك ما يمنع أن يجبر على أخذ عوض حقه فيه إذ إن أخذ العوض يعد مبادلة وهي تعتمد التراضي. وهذا إنما يكون فيما يقبض مما يتعين بالتعيين، أما فيما لا يتعين بالتعيين كالنفود فليس للشريك قبل القابض إلا مثل حصته منها<sup>(١)</sup>.

ويلاحظ أن الوفاء إذا كان نتيجة صلح على بدل فإن الخيار يثبت أولا للدائنين الشريك بين أن يرجع على شريكه القابض أو يسلم له ما قبض ويرجع على المدين بدينه، فإذا اختار الرجوع كان للقابض الخيار حيث أنه بين أن يعطيه حصته في الدين أو يجعله شريكا في بدل الصلح على قدر نسبته في الدين.

وإما ثبت الخيار أولا للدائنين الشريك الذي لم يقبض حتى لا يضار بأن يتحول دينه إلى ذمة لا يرضاه وهي ذمة شريكه القابض لما هو مشترك بينهما، فإذا ما اختار تضمينه لم يكن له أن يلزمها بأن يشركه معه في بدل الصلح. ذلك لأنه قد ملكه بالعقد ملكا خالصا مختصا به، فكان له عند ذلك في إبراء ذمته مما قبض لغيره أن يعطي شريكه ما يخصه في بدل المقبوض وذلك أصل حقه، كما يكون له إذا أراد أن يجعله شريكا في بدل الصلح على قدر نسبته في الدين لاختياره الرجوع عليه فيما قبض، ولا ضرر عليه في ذلك. أما بالنسبة لإعطائه حصته في الدين فهذا أصل حقه، وأما بالنسبة لإشراكه في بدل الصلح فرضاه بذلك حين رضى أن يرجع على شريكه فيما قبض بقدر نسبته في الدين - ولا يضرر مع هذا الرضا أن يكون الصلح قد تضمن معحابة لرضاه بذلك باختياره الرجوع إذ كان له أن يرجع بجميع حصته ابتداء على المدين ففضل أن يرجع على صاحبه.

هذا وقد بني الحنفية على ذلك أن القابض له أن يتصرف فيما قبضه بيعا وهبة وإرضا وإجارة ونحو ذلك لأنه حقه، فإذا تصرف فيه قبل رجوع شريكه

(١) البدائع، ج ٦، ص ٦٦

عليه لم يكن لشريكه حق الاعتراض على هذا التصرف ولا حق التتبع ولا سبيل له على من تصرف معه شريكه، وإنما يثبت له حينئذ حق الرجوع على شريكه القابض بنسبة ماله في الدين وذلك فيما استوفاه، كما يكون له أن يترك للقابض ما قبض ويرجع على المدين بجميع حصته في الدين.

وإذا تنازل الشريك في الدين عن حقه في الرجوع على صاحبه القابض لزمه ذلك وسلم للقابض ما قبضه ولكن ذلك مشروط بعدم إعسار المدين. أما إذا أسر كان لهذا الشريك المتنازل عن حق المشاركة أن يرجع في تنازله؛ لأنه ما تنازل إلا على أساس أن يسلم له ماله في ذمة المدين، فإذا لم يسلم له ذلك بآن توقيعه إليه حقه في المقبوض من الدين كما كان، وإذا رجع في هذه الحال يرجع بمثل ماله لا في عين المقبوض؛ ذلك لأن ملك القابض بتسليم صاحبه قد استقر فيما قبض بسبب التسليم له فيه، وإنما تجدد له بالإعسار حق جديد ثبت له هو حق رجوعه على القابض فكان شأنه شأن كل الديون<sup>(١)</sup>.

وقد يلاحظ على هذا الحكم أن الشريك غير القابض حين سلم للقابض ما قبضه قد رضى بأصل حقه لدى مدينه ولم يكن ما في ذمة مدينه له بخلاف عن حق كان له في ذمة صاحبه حق تشرط السلامة فيه ، ولم يكن القابض في قبضه ذات ولاية<sup>٢</sup> في ذلك، فبقى له حقه كما هو في ذمة المدين ، فعلى أي أساس يتحدد له حق جديد في ذمة صاحبه إذا أسر ذلك المدين؟ وقد يقال دفعاً لهذه الملاحظة أن مبني ذلك هو عدم قبول الدين للقسمة وذلك ما يترتب عليه أن ما قبضه أحد الشركاء في الدين مال مشترك بين الشركاء لا يختص به القابض ، وقد ترك المتنازل حصته فيه ليسلم له ما يقابلها ما في ذمة المدين بخلاف عنه ، فكان معنى المعاوضة المشترط لها السلامة موجوداً - غير أن هذا لا يتفق مع ما ذكره من أن القابض إنما يقبض ما به وفاء دينه ، وما يدخل في ملكه يقبضه دون أن يجعلوه مالاً مشتركاً بين الشركاء .

ومن النظر في الأحكام المتقدمة يتبيّن ما فيها من عدم اتساق مرجعه إلى أنها تستلزم أوضاعاً متعارضة بناء على ما هو مقرر من القواعد الفقهية المسلمة، ذلك

(١) البدائع، ج ٦، ص ٦٦

لأن جواز تصرف القابض فيما قبض ونفاذه فيه دون توقف على رضا صاحبه وعدم ثبوت حق المعارضة في ذلك التصرف وبراءة ذمة المدين من حصة القابض في الدين بهذا الوفاء حتى لم يجعل للقابض حق في مطالبة المدين بشيء من دينه بعد قبضه وقبل اختيار صاحبه أن يشاركه فيما قبض، كل ذلك يستلزم أن الشريك القابض إنما استوفى حقه بما قبضه ملكا خالصا، وذلك ما يستتبع عدم جواز مشاركة صاحبه له فيه. وإثبات حق للشريك الآخر في الرجوع على صاحبه فيما قبض بقدر نسبته في الدين وصيورته شريكا له فيما قبض يستلزم أنه قد قبض ما هو مشترك بينهما وأنه لم يستوف من دينه إلا بقدر ما يخصه فيما قبض، ولم تبرأ ذمة مدينه إلا بقدر ذلك. وذلك وضعان متنافيان، وفيه قال قاضي زاده في تكميلته: إن كان حق الشريك الساكت - أى الذي لم يقبض - باقيا في ذمة الغريم وكان ما استوفاه القابض نصيب نفسه حقيقة، كان ثبوت حق المشاركة للساكت فيما استوفاه مشكلا. غير أنه مما عرف مأمورا بين الفقهاء أنهم في كثير من المسائل التي يرون أنها ذات شببين بأمررين متنافرين يتوجهون في حلها إلى مراعاة هذين الشبيهين فيها، فيدفعهم ذلك إلى مثل هذا التناقض في الأحكام، فهم في مسألتنا هذه حين رأوا أن ذمة المدين مشغولة بصحبة معلومة القدر من الدين وأن لصاحبها حق اقتضائها وقبضها لأنها ملك له - راعوا ذلك فجعلوا قبضه لما هو في حدود حصته استيفاء لحقه لتحقق الوفاء به شرعا. وذلك لساواته الحق الواجب في الذمة فكان أداؤه أداء لما وجب وسقط بذلك حقه. وحين ذهبوا إلى عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه، وأن الدين هنا مشترك يشترك في كل جزء منه الشركاء فيه، وأن أحد الشركاء ليس وكيلًا عن بقيةهم في اقتضائه ولا في قبضه - اضطروا أن يجعلوا المقوض مشتركاً لأنه يمثل جزءاً من المشترك، وأن يكون بين القابض وبين أصحابه الشركاء في الدين على نسبة ما لكل منهم في الدين حتى يتنازلوا عن حقوقهم في الرجوع. ذلك مذهب الحنفية.

وقد ذهب الخانبلة إلى ما أشرنا إليه سابقا من أن الدين إذا كان مشتركا بأن ثبت في ذمة المدين لأكثر من واحد بعقد أو بوراثة عن مورث واحد فقبض أحد الشركاء فيه منه شيئا فلغيره من الشركاء مشاركته فيما قبض بنسبة ما لكل منهم في الدين، وذلك في روایة. كما روى عن أحمد أيضا ما يدل على أن القابض

يختص بما قبضه، فيكون وفاء عن حصته ولا يشاركه فيه الآخرون - وهذا قول أبي العالية وأبي قلابة وأبي عبيد وابن سيرين والنخعى.

وقال أبو بكر : والعمل عندي على ما يراه حرب وحنبل وهو القول الأول، الذي ذهب إليه الحنفية، وهو الصحيح في المذهب إذ الصحيح في المذهب عدم جواز قسمة الدين قبل قبضه، وهو أساس القول الأول؛ لأن القسمة تقتضي التعادل والتكافؤ والذمم متفاوتة في الملاعة والثقة والكفاءة، ثم هي على الجملة لا تخلو من بيع، وبيع الدين بالدين محظوظ، وفي اختصاص القابض بما قبض سمة للدين قبل قبضه.

وقيل : تجوز قسمة الدين قبل قبضه، واختلاف الذمم في الملاعة والثقة لا يمنعها كاختلاف الأعيان في القيمة، وبذلك قال الحسن وإسحق.

ومن المخاتلة من ذهب إلى أن هذا الخلاف في ديوان تشغل ذمماً متعددة، أما إذا كان الدين في ذمة واحدة، فلا تجوز قسمته قبل قبضه اتفاقاً، لعدم إمكانها ، إذ القسمة إنما تكون بالإفراز، وهو غير متصور في دين يشغل ذمة واحدة.

هذا وقد ذكرنا أن الخيار لغير القابض في مشاركته فيما قبض صاحبه أو في رجوعه على الغريم وترك القابض. وإذا اختار أحد الأمراء لزمه ذلك، فلا يعود إلى الآخر، وليس للقابض أن يمنعه من الرجوع على الغريم بأن يقول له إنما أعطيك حصتك في المقبوض كما أنه ليس للغريم أن يمنعه من الرجوع على القابض فيما قبض.

ذلك ما ذهب إليه أرباب القول الأول من المذهبين، كما أنهم ذهبوا إلى أنه إذا هلك المقبوض في يد القابض تعين لحقه فيهلك عليه لأنه متعد بقبضه، أو لأنه هلك وهو على ملكه فيلزم مدعاه ضمانه، وكان ذلك وفاء لدينه، وكذلك الحكم إذا هلك بعد اختياره الرجوع على القابض وقبل أن يأخذه بناء على اختياره، لأن هلاكه في هذه الحال هلاك في يد ضامنة متعدية بقبضه.

أما على القول الآخر، أو الرواية الأخرى المروية عن أحمد، فإن ما يقابضه أحد الشركاء في الدين يكون له خاصة، دون أصحابه، ما دام ذلك في حدود ما يخصه من الدين لا يزيد عليه، وذلك لأن ما في الذمة لا يتنتقل إلى العين إلا

بتسليمها إلى الدائن، ودين غير القابض في دمة الدين، فلا يتعلق بغير تعطى لشريكه في الدين وإذا لم يتعلق بها لم يكن له حق الرجوع فيها، وكانت مختصة بقابضها؛ لثبوت يده عليها بحق وهو إعطاؤها إليه وفاء لحقه، وليس هذا من قبيل قسمة الدين في الدمة، وإنما تعين حق القابض فيما قبض بقبضه على وجه الاستيفاء كما يتعين بالإبراء، ولو كان لغير القابض شركة فيه أو حق، لرجوع عليه بضمانته حصته عند التلف<sup>(١)</sup> في جميع الأحوال.

---

(١) المغني ، ج ٥ ، ص ١٩٧

نريد هنا بالمنافع منافع الأعيان، وهو ما يمكن اكتسابه من الأعيان بواسطة استعمالها، وهي الهدف من ملكية الأعيان وغایتها في الحقيقة وفي الواقع، فليست تملك الأعيان إلا لأجل الحصول على منافعها، وكان الاشتراك في ملك الأعيان اشتراكاً كذلك في ملك منافعها. غير أن ملك المنافع قد يكون مستقلاً ومنفصلاً عن ملك مصادرها من الأعيان فيملك منفعة العين من لا يملك العين، وعندئذ يكون له ملك المنفعة دون ملك العين، وذلك بناءً على اكتسابه ملك المنفعة بسبب من أسباب تملكتها.

**وأسباب تملك المنافع في الشريعة الإسلامية : الإجارة والإعارة والوصية والوقف والوراثة والإقطاع .**

### الإجارة :

تفيد الإجارة ملك منفعة العين المستأجرة فيمتلك بها المستأجر منفعة العين التي استأجرها، ولذا يعرفها الفقهاء بأنها عقد يفيد تملك المأجور بعوض، وعرفها قدرى باشا في مرشد الحيران بأنها تملك المؤجر للمستأجر منفعة مقصودة من العين المؤجرة في نظر الشرع ونظر العقلاء بعوض يصلح أجراً، (م ٤٧٠)، فمن استأجر داراً للسكن ملك منفعة سكنها، ومن استأجر عمالة لعمل معين ملك عمله الذي حدّد في عقد الإجارة، وعلى ذلك إذا ما كان المستأجر اثنان أو أكثر، تملكون جميعاً بالاشتراك في المنفعة التي تم التعاقد عليها، فإذا كان ما تم التعاقد عليه سكناً داراً - كان لكل منهم حصة شائعة في سكنها، وإذا كان عمل عامل كان لكل منهم حصة شائعة في ذلك العمل، ويترتب على ذلك وجوب تسليم العين المستأجرة، فيجب على مؤجرها أن يسلّمها إلى المستأجرين ليتمكنوا من استيفاء حقوقهم منها على سبيل الاشتراك في الانتفاع بها بالصورة التي يتم الاتفاق عليها بينهم إما اشتراكاً في الانتفاع بها أو مهاباً بينهم.

ويجب على العامل أن يسلم عمله إلى مستأجريه على الوضع الذي يطلبون طبقاً لما تم عليه التعاقد ، فإذا كان العمل خدمة مثلاً خدم كلّاً منهم يوماً أو يومين مثلاً وهكذا، أو وزع خدماته عليهم على حسب اتفاقهم.

والنتيجة النهائية أن عقد الإجارة كيف كان وضعه يفيد المستأجر ملك المفعة التي كانت موضوعاً له، غير أن هذه المفعة تارة يكون محلها عيناً من الأعيان كالسكن بالنسبة للدور والركوب بالنسبة للدواب واللبس للثياب، وتارة يكون محلها الذمم كالأعمال بالنسبة إلى العمال، فإن محل العمل الذي وقع عليه عقد الإجارة هو في ذمة العامل، لأنّه بعقد الإجارة تشغله ذمته به كالدين تشغله ذمة المدين، وما يثبت في الذمة من ذلك قد يكون عملاً يقوم به الأجير بنفسه، وقد يكون منفعة يهبي وسائلها للمستأجر مثل أن يتعاقد شخص مع آخر على أن ينقل له متاعه هذا من هذا المكان إلى مكان آخر بواسطة دوابه أو على أن ينقله إلى بلدة كذا بسيارته، ففي مثل هذه الحال تكون المفعة التي هي محل العقد ثابتة في ذمة الأجير شاغلة لها. وعلى ذلك يكون الاشتراك في هذا العمل نظير الاشتراك في الديون الشاغلة للذمم.

ويرى علماء التشريع الوضعي - كما تقدم - أن عقد الإجارة لا يفيد ملكا وإنما يفيد المستأجر التزاماً في ذمة الأجير بتمكينه من الانتفاع بالعين المستأجرة. والوفاء بهذا الالتزام يكون بتسليم العين المستأجرة إلى المستأجر ليس توفي حقه منها. وبناء على ذلك يكون تسليم العين أثراً مباشرًا للملك وفاء به على رأيهما، في حين يرى فقهاء الشريعة أنه أثر لـ**تملك** المستأجر منفعة العين وتعيينه طريقاً لاستيفائها من العين.

ومن فقهاء الزيدية من يعرّف الإجارة في الأعيان بأنّها عقد على عين مخصوصة معينة يستحق به قبض العين واستمراره لاستيفاء متفقها مدة معلومة بأجرة معلومة. وبالنسبة للأشخاص بأنّها عقد على تحصيل منفعة معلومة بأجرة معلومة، كما في حاشية شرح الأزهار.

وإنما يذهبون في تعريف الإجارة بهذا التعريف يكاد يتفق مع اتجاه علماء التشريع الوضعي في أن أثراً لها هو التزام المؤجر إما بياقباً العين التي تعلق بها العقد للمستأجر، وإنما بقيمه له بعمل يحصل عليه منه، ولا شك أن هذا حق شخصي تدخل به ذمة المؤجر، غير أن تعريف الإجارة بهذا التعريف لا يتسم مع التكيف الشرعي الذي جعل أساساً لترتيب أحكامها عليها اتساق التعريف السابق الذي هو

لجمهور الفقهاء من غيرهم. «انظر : (م ٥٥٨) مدنى مصرى، (٥٥٧) ليبي، (٥٢٦) مدنى سورى، (٧٢٢) مدنى عراقي». وقد ذكرنا فيما تقدم - حيث كان الكلام فى المنفعة - حكم تصرف المستأجر فى المنفعة التى يملكتها.

### العارية :

يعرفها الحنفية بأنها تملك المนาفع بغير عوض فى الحال . وعرفها قدرى باشا فى مرشد الحيران بأنها تملك المستعير منفعة العين المستعارة بلا عوض ، (م ٦٦٣).

وعرفها بعض المالكية بأنها تملك العين بغير عوض فى الحال . وبناء على ذلك يرى أن الحنفية والمالكية يرون أن الإعارة سبب شرعى لإفادة المستعير ملك المنفعة . وخالفهم فى ذلك الحنابلة والشافعية ، فعرفها الحنابلة بأنها إباحة الانتفاع بالعين بلا عوض .

وعرفها الشافعية بأنها عقد يفيد إباحة الانتفاع بما يحل الانتفاع به مع بقاء عينه .

وبناء على ذلك لا تكون العارية سبباً لملك المنفعة وإنما تعد سبباً لإباحتها لاتملكها وإلى هذا ذهب الكرخي من الحنفية .

وقد استدل أصحاب الرأى الأول بدللين :

١ - أنها تتعقد بلفظ التملك فلو قال شخص لأنخر ملكتك منافع دارى شهرأً كان ذلك إعارة منه لداره شهرأً والملك خلاف الإباحة .

٢ - أن للمستعير أن يعيز غيره إذا كانت العارية لا يختلف استعمالها باختلاف المستعمل وهذا نوع من التصرف فى المنفعة وهو إعارة الملك . ولو لم يكن المستعير مالكا ما جاز له أن يعيز ، ولذا لم يجز لمن أبيع له الانتفاع بشيء أن يعيزه أو أن يبيع لغيره أن يتبع به ، وقد استعار رسول الله (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَتْرَهُ وَسَلَّمَ) يوم حنين دروعاً من صفوان ، ولم يكن ذلك إلا لاستعمالها بواسطة جيشه ، وذلك عن طريق إعارتها منه لهم ، وذلك تصرف يدل على تملكه لمنافعها بالإعارة .

واستدل أصحاب الرأى الثانى بأربعة أدلة :

- ١ - أنها تعقد بلفظ الإباحة، فلو قال شخص آخر أبحث لك داري تسكنها شهراً كان ذلك إعارة منه لداره شهرأ.
- ٢ - أنها تصح من غير بيان مدة لها كما إذا قال شخص آخر أعرتك كتابي هذا، ولو كانت تمليكاً ما صحت لأن في عدم ذكر مدة الانتفاع جهالة لا يصح معها التملك، كما إذا استؤجر الكتاب من غير مدة فإن الإجارة حينئذ تكون فاسدة.
- ٣ - صحة نهي المغير وذلك بإلزام المستعير بما ينهاه عن المغير، فلا يتجاوز في انتفاعه بالعارية إلى ما ينهاه عنه، ولو كان ملكاً ما ألزم بذلك لأن المالك يتفع بملكه كما يشاء.
- ٤ - أن المستعير لا يملك أن يؤجر العارية، ولو كان مالكاً لتفعتها لجاز له إجارتها لأنها تصرف فيما يملك.

وقد نوقش هذا الاستدلال الذى استدل به للفريقين بما يأتى :

أولاً : بالنسبة إلى القائلين بإفادتها الملكية - بأن انعقادها بلفظ التملك لا يصلح دليلاً على ذلك، إذ قد يكون أساس انعقادها بهذا اللفظ هو استعماله استعمالاً مجازياً في الدلالة على الإباحة، وشروط هذا الاستعمال متوافرة.

وبأن ما استدل به على إفادتها الملكية وهو جواز الإعارة من المستعير لainهض دليلاً على من خالف ذلك إذ إن المخالفين لا يرون للمستعير أن يغير وليس في الحديث ما يدل على أنه (عَنِّيْلُهُ) قد أغار ما استعاره من صفوان إلى غيره، وإذا حدث ذلك فلما حدث عن إذن من صفوان، ولو بدلالة الحال فالحال أن الوقت كان وقت حرب وكانت العارية دروعاً عديدة، أو بدلالة العرف وعنده لا يكون أساس ذلك الملك بل إذن المغير بالإعارة للغير.

ثانياً : بالنسبة إلى استدلال الآخرين، نوقش بأن انعقاد الإعارة بلفظ الإباحة قد يكون الأساس فيه الاستعمال المجازى فى إرادة التملك من هذا اللفظ.

وأن صحتها من غير بيان مدة ترجع إلى أنها عقد غير لازم، فلم يكن عدم ذكر المدة فيها مؤديا إلى الجهة المفضية إلى التزاع كما في كثير من صور المبادرات والتبرعات<sup>(١)</sup>.

والإمام المستعير بما ينهاه عنه المعير مرجعه إلى أن ذلك النهي من قبيل إنهاء الانتفاع النهائي عنه، وذلك ما يملكه المعير بحكم أنها عقد غير لازم.

وإنما لم يؤجر المستعير العارية، لأن الإجارة عقد لازم فلا تبني على عقد غير لازم وإلا ترتب على ذلك تغيير المشروع بجعل اللازم غير لازم، وهو الإجارة في حالة ما إذا استرد المعير العارية قبل انتهاء مدة الإجارة، أو بجعل غير اللازم لازماً وهو الإعارة، فلا ترد العارية إلى صاحبها إذا ما رجع في هذه الحال.

وإلى ذلك يرى أن منافع العين المستعارة معدومة عند إقدام المستعير على إجارتها فلا يرد عليها العقد ولا يمكن أن يجعل العين في يد المستعير قائمة مقامها لأن يد المستعير عليها يد غير مستقرة وبقاوتها في يده مجرد أمل واحتمال فلا تصلح أن تعد قائمة مقام منفعة يرد عليها عقد الإجارة.

وقد ذهب المالكية إلى أن المستعير يجوز له أن يؤجر العارية لغيره كما يجوز له أن يعيّرها لغيره، لأنّه مالك للمنفعة. ومن آثار الملك جواز التصرف فيها على جري العادة وعلى الوجه الذي ملك<sup>(٢)</sup>.

ومن هذا يرى أن ليس في هذه الأدلة دليل ملزم للمخالف، وما ينبغي أن يلاحظ في هذا الموضوع أن الحنابلة يرون أن العارية مجرد إباحة وليس عقداً يتوقف على القبول من المستعير بل هي مجرد إذن بالانتفاع، ولكن الشافعية مع ذهابهم إلى أن العارية تفيد الإباحة يرون أنها عقد يتوقف انعقادها على الإيجاب

(١) وفي هذا التقض نظر، لأن المدة تعد معياراً للمنفعة التي هي محل العقد ، وهي التي يراد تملكها به، وهي تختلف وتتعدد باختلاف الزمن ؛ فالمنفعة في وقت غير المنفعة في وقت آخر، فعلى إية منفعة وقع العقد أهي المنفعة أثر التعاقد فقط، أو هي وما يليها؟ وإذا كان الأمر كذلك، فالى أي أمد يتملك المستعير ايا تملكها طيلة حياته؟ وذلك ما ينفيه العرف ولا يدل على زمن معين، وعلى هذا الوضع لا يصح التسلیك، الا ترى أنهم جعلوا الوصبة المطلقة مؤيدة في الحكم، وليس الجهة المفترضة في التبرعات من هذا النوع وإذا وجد شيء منها توقف نفاذ التبرع على بيان التبرع.

(٢) راجع الشرح الكبير للدرديرى، جـ ٣، ص ٢٢٨، ونهاية الحاج، جـ ٥، ص ١٣٧، والمغنى جـ ٥، ص ٣٦٠، والزيلعى، جـ ٥، ص ٨٥.

والقبول، ويفرقون بينها وبين الإذن بالانتفاع بأن انتفاع المستعير بالعارية بناء على عقد الإعارة يجعل يده عليها يده ضمان، فإذا هلكت بلا تعد ولا تقصير ضمنها، بخلاف المأذون له في الانتفاع فإن العين في يده تكون أمانة. أما الحنابلة فلا يفرقون بينهما ويررون أن الإذن بالانتفاع متى صاحبه وضع يد المتفع على العين صارت عارية في مذهبهم.

والعارضية عند الحنفية إما مطلقة وإما مقيدة، والمقيدة إما أن تقيد بوقت أو بمنفعة أو بمنتفع أو بمكان.

فإذا قيدت بوقت أو بمنفعة معينة من منافعها، أو قيدت بهما تقيد المستعير بذلك، فلا ينتفع بالعارضية قبل مجيء الوقت المحدد للانتفاع، بل ولا ينتفع بمنفعة أخرى إلا إذا كانت أدنى منها أو مماثلة، فإذا استعار دابة للركوب لم يجز له أن يحمل عليها. ذلك لأن الانتفاع بهاتصرف في ملك الغير، فلا يملك إلا على الوجه الذي أذن فيه المالك وذلك محل اتفاق.

وإذا قيدت بمنفعة - كأن شرط العuir على المستعير أن ينتفع بنفسه أو بواسطة فلان - فلا يجوز مخالفة هذا الشرط فيما يختلف استعماله باختلاف المنفعة، ويجوز له المخالفة فيما لا يختلف المستعمل لعدم فائدة الاشتراط حيثذا، ولأن المخالفة لا تعد مخالفة إذا كانت إلى خير أو إلى مثل مساوا، وهذا مبدأ عام - وهذا مع ملاحظة التقيد بالزمن أو بالمنفعة في هذه الحال.

وذهب التشريع الوضعي إلى تقيد المستعير بما يقيده به العuir مطلقاً، وإذا قيدت بمكان لم يجز له أن ينتفع بها في مكان آخر لأن نقلها إلى مكان آخر تصرف لم يأذن به المالك، فلا يجوز، فإذا استعار دابة ليركبها في القاهرة وليس له نقلها ليركبها في الإسكندرية.

وإذا كانت مطلقة انتفاع المستعير بأى نوع من ضروب الانتفاع، وفي أى وقت وفي أى مكان عند الحنفية؛ لأن الأصل في المطلق أن يجري على إطلاقه، وقد ملك منافع العاربة على وجه الإطلاق، فكان له أن يستوفيها على هذا الوجه ولا يتقييد إلا بالعرف لأن المطلق يتقييد بالعرف. والعقد كما يتقييد باللفظ يتقييد بالعرف، غير أنه يتقييد بأول منتفع فيما يختلف باختلاف المستعمل، فإن انتفاع هو

بالعارية ابتداء لم يجز له أن يغير غيره بعد ذلك، وإن أغارها ابتداء لغيره لم يجز له بعد استردادها منه أن يتتفع بنفسه بعد ذلك؛ لأن الانتفاع الذي أذن له فيه أو ملكه بالإعارة انتفاع مطلق، فيتقييد بأول متتفع، وبينما على ذلك تتعين المفعة التي أفاد الإعارة بالفعل فلا يجوز تجاوزها. ولكن إذا كانت المفعة مما لا يختلف باختلاف المستعمل، لم يتقييد المستعير بأول متتفع لعدم الفائدة في التقييد. ولذا لا يتقييد كذلك عند اشتراط ذلك لفظاً وإنما جاز له ابتداء أن يتتفع بنفسه أو يغير غيره لوجود الإطلاق.

والحكم عند التعميم كالحكم عند الإطلاق، كما إذا قال المعير في إيجابه : أعرتك هذه الدار ليسكناها من تشاء .

من فقهاء الحنفية من يرى أن المستعير إذا حاز له أن يغير غيره كان مالكاً، وكان له بمقتضى ملكه إلا يتقييد بأول متتفع، فيجوز له أن يتتفع بنفسه بعد أن يكون قد أغار غيره فانتفع<sup>(١)</sup>. ولا يتقييد في هاتين الحالين بزمان ولا بمكان ولا بنوع من أنواع الانتفاع الذي يستوفى منها عادة.

ويرى الشافعية أن الانتفاع المستعير بالعارضية يتقييد بما أذن به المعير مطلقاً، لفرق بين ما يختلف استعماله باختلاف المستعمل وما لا يختلف مع مراعاة العرف، وأن الإذن والتقييد قد يكون عرفاً كما يكون نصاً، غير أنه إذا أذنه بمنفعة كان له تجاوزها إلى مثلاها أو دونها ما لم ينبه عن ذلك<sup>(٢)</sup> لأن الرضا بشيء يعد رضا بمثله أو بما هو دونه، وإن شئت قلت بما هو أقل ضرراً.

ويلاحظ أنهم لا يجعلون للمستعير حق الإعارة لغيره على الأصح، ومثلهم الخانبلة في عدم جواز ذلك للمستعير وفي وجوب تقييد المستعير بما يقيده به المعير. ويظهر لي من بيان الملكية في كتبهم أنهم يرون أن المستعير يتقييد بما يقيده به المعير إلا في منفعة تجاوزها إلى مثلاها في النوع، أو إلى ما هو أخف منها وأدنى مشقة<sup>(٣)</sup> لا إلى منفعة تختلف عنها نوعاً.

(١) الزيلعى وحاشية الشلبي عليه، ج ٥، ص ٨٥ وما بعدها.

(٢) نهاية الحاج، ج ٥، ص ١٣٧، والمغني ج ٥، ص ٣٦.

(٣) الشرح الكبير للدردير، ج ٣، ص ٤٣٨.

وفي القانون المدني المصري (م ٦٣٩) والقانون السوري المدني (م ٦٥) والمدني الليبي (م ٦٣٨) ، أن للمستعير أن يستعمل العارية على الوجه المبين في عقد الإعارة مع مراعاة العرف وطبيعة العين المستعارة ولا يجوز له دون إذن المستعير أن يتخل عن الاستعمال لغيره، ولو على سبيل التبرع. ولا يكون مسؤولاً عما يلحق الشيء المعاور من تغيير أو تلف بسبب الاستعمال الذي يبيحه عقد العارية. وهذا ما ذهب إليه الشافعية والحنابلة.

أما القانون العراقي المدني فقد جاء في مادته (٨٥١) أن المستعير إذا قيد المستعير بنوع الاستعمال أو وقته أو مكانه فليس للمستعير أن يستعمل العارية في غير الوقت والمكان المعينين وليس له مخالفة نوع الاستعمال المأذون فيه ومجاوزته إلى ما هو فوقه ضرراً، وإنما له استعماله استعمالاً ماثلاً لما قيد به أو أخف منه ضرراً - وهذا ما يتفق ومذهب الحنفية ولا يكاد يختلف عما ذهب إليه الشافعية والحنابلة .

وفي مادته (٥٨٢) ينص على أن المستعير إذا أطلق للمستعير الانتفاع في الوقت والمكان ونوع الاستعمال، جاز له أن يتسع بالعارية في أي وقت وفي أي مكان، وبأى استعمال أراد بشرط ألا يجاوز المعهود المعروف؛ فإن جاؤه وهلكت العارية ضمنها، وهذا ما يتفق ومذهب الشافعية والحنابلة وكذلك مع مذهب الحنفية.

وفي مادته (٨٥٣) نص أولاً على أن المستعير إذا أطلق للمستعير الإذن بالانتفاع، ولم يعين متفعماً جاز للمستعير أن يتسع بنفسه بالعين المعاور وأن يغيرها لن شاء سوء أكانت المتفعنة مما تختلف باختلاف المستعمل أم لا، مالم يكن قد استعملها بنفسه وكانت مما تختلف بالاستعمال فليس له بعد ذلك إعارتها إلى غيره - ويقتضي ذلك أنه إذا أغارها ابتداء لغيره، لم يكن له أن يغيرها لشخص آخر خلافه، إذ لا يفترق ذلك عما إذا انتفع بها ابتداء - ولكن هل يتسع بها هو بعد ذلك، يظهر من مفهوم المادة أن له ذلك وهو مذهب بعض الحنفية وقد أشار إليه الزيلعي ، وعلى ذلك فهذا الحكم يتفق في جملته مع مذهب الحنفية.

ونص ثانياً على أنه إذا قيد المستعير العارية وعين متفعماً يعتبر تعينه - سواء اختلف الاستعمال باختلاف المستعمل أم لا ، وإذا خالف المستعير فتلت العارية ضمن .

ونص ثالثاً على أنه إذا نهى المعتبر المستعير عن إعارة العين فأغارها وهلكت ضمن قيمتها، وفي هذين الحكمين خالف مذهب الحنفية من حيث إطلاق الحكم إذ هو مقيد عندهم بما يختلف فيه الاستعمال باختلاف المتفق.

وإذا كان المستعير بعد مالكا لمنفعة العين المستعاره عند الحنفية والمالكية، فإنه قد يكون أكثر من واحد، كما إذا استعار العين اثنان أو أكثر من مالكها على وجه الاشتراك، فعندئذ يكون كل مستعير من هؤلاء مالكا لحصة شائعة من منفعة العين المستعاره، فإذا ما تسلموها انتفعوا بها على وجه الاشتراك أو على وجه التهابه كما سيأتي بيانه. ويلاحظ أن الاشتراك في المنفعة نتيجة الاشتراك فيما أغير لهم.

### الوصيّة:

الوصيّة التي تفيض ملك المنفعة وحدها هي الوصيّة بالمنافع، فإذا أوصى شخص لا ثنين أو لأكثر من منفعة عين من الأعيان كانوا شركاء في ملك منفعة هذه العين، وكان لكل منهم حصة شائعة في هذا الملك، وكان لهم هذا الملك بتمام الوصيّة، وذلك بموت الموصي مصرًا عليها وقبولها من الموصى لهم، وكان لهم عندئذ أن يتذفعوا بها على وجه الاشتراك أو بالتهابه على ما سيأتي بيانه.

ويرى الحنفية أن الوصيّة بالمنافع تفيض تعليكها سواء أكانت مطلقة أم غير مطلقة أم مؤبدة، غير أنها عند التقيد تفيض الموصى له ملكية مقيدة.

وإلى هذا ذهب الحنابلة كما يفهم من إطلاقهم<sup>(١)</sup>. ولذا أجازوا للموصى له أن يؤجر وأن يغير لأنه مالك للمنفعة، ومن أحكام الملك جواز التصرف، كما ذهبوا إلى أنها تورث إذا توفى الموصى له قبل انتهاءها.

وقد علمت أن الحنفية إنما يجوزون للموصى له بالمنفعة أن يغير ولا يجوزون له أن يؤجر إلا إذا أوصى له بالاستغلال لأن ملك المنفعة بالمجان، فلا يملك أن يملكون غيره بعوض لأن الملك بعوض أقوى من الملك بالمجان، ولا يرون جريان التوارث فيها لأنها تنتهي دائمًا بوفاة الموصى له.

(١) راجع القواعد لابن رجب، ص ١٩٦، وكشف النقاع، ج ٢، ص ٥٢١، والشرح الكبير للدرديرى، ج ٥، ص ٤٤٨، ونهاية الحاج، ج ٦، ص ٨٣، وأحكام الوصيّة للمؤلف، ص ٤٦٤ وما بعدها.

اما المالكية فيرون أن الوصية بالمنافع قد تقييد ملك المنفعة وقد تقييد حق الانتفاع، وذلك بحسب ما تدل عليه عبارتها وما يحتمل بها من القرآن، كان يوصى بالمنفعة لتكون له على أي وجه شاء وليسفع بها على أي وضع أراد - وإذا ما أفادت ملك المنفعة كان للموصى له أن يؤجر وأن يعير وأن يجس، ولا تنتهي بوفاة الموصى له ويجري فيها التوارث، بخلاف ما إذا أفادت حق الانتفاع، فإنها تكون من قبيل الإباحة وتنتهي بوفاة الموصى له.

ويرى الشافعية أن الوصية بالمنافع تكون من قبيل التمليل وقد تكون من قبيل الإباحة ، فإذا كانت مقيدة بحياة الموصى له كانت من قبيل الإباحة كما إذا قال الموصى أو صيّط لفلان بمنافع هذه الدار مدة حياته . وعندئذ لا يكون للموصى له أن يؤجر . وأما الإعارة للغير فيها وجهان : أصحهما عدم الجواز ، وإذا كانت مؤيدة أو مطلقة كانت من قبيل التمليل ومن ثم جائز للموصى له في هذه الحال أن يؤجر وأن يعير وأن يوصى بها وأن يسافر بالعين عند الأمان ويجرى فيها التوارث<sup>(١)</sup> .

وقد ذهب القانون المدني إلى انتهاء انتفاع المتتفق بوفاته، إذا كان حق انتفاع أو إعارة أو وصية - (م ٥٩، ٦٤٥، ٩٩٤) ، (م ٧١) من قانون الوصية رقم ٧١ لسنة ١٩٤٦ .

## الوقف :

الوقف يقيد الموقوف عليه ملك المنفعة على الوضع الذي تحدده شروط الواقف . فإذا كان الموقوف عليه معيناً تملك منفعة العين الموقوفة عند جمهور الفقهاء ، أما إذا كان غير معين بأن كان غير محصور كالقراء أو جهات البر ، فقد اختلفوا في ذلك ، فمنهم من ذهب إلى أنه في هذه الحال من قبيل الإباحة كالشافعية ، ومنهم من ذهب إلى أنه من قبيل تملك المنفعة كالحنفية ، ولكن لا يثبت الملك للموقوف عليه إلا بالتسليم عندهم أي بالاستيفاء تسليماً أو انتفاعاً وإلى ذلك ذهب الحنابلة .

---

(١) راجع : نهاية الحاج ، ج ٦ ، ص ٨٣ ، رأحکام الوصية للمؤلف ، ص ٤٦٤ وما بعدها .

ويرى المالكية أن أثر الوقف يرجع إلى إيجاب الواقف وما يدل عليه، فإذا دل على مجرد انتفاع الموقوف عليه بالموقوف كأن وقف فلان داره على سكنى فلان، أو على أن يسكن فلان، أفاد إباحة الموقوف عليه الانتفاع بالسكنى دون ملك المنفعة - ولذا لم يكن له أن يؤجر لغيره ولا أن يسكن غيره - وإذا كانت صيغة الإيجاب تتحمل تملك الانتفاع وتملك المنفعة، وشككنا في تناولها المنفعة حملت على أن المراد بها الأدنى وهو تملك الانتفاع أى الإباحة لأنه المتيقن، وإذا دلت على التملك بأن تضمنت أن الموقوف عليه ينتفع بالعين الموقوفة بجميع أنواع الانتفاع أو صاحبها من القرائن ما يدل على إرادة ذلك - فإنها حينئذ تفيد ملك المنفعة .

وإذا كان الوقف في هذه الحال على متعدد كان لكل من الموقوف عليهم حصة شائعة في ملك منفعة العين الموقوفة فسيشتريكون في الانتفاع بها، على سبيل الاشتراك أو على التهابٍ كما سيأتي<sup>(۱)</sup> .

### الإقطاع :

يرى أبو يوسف رحمة الله أن للإمام أن يقطع كل موات وكل ما ليس فيه ملك لأحد، كما يرى أن للإمام العادل أن يقطع من بيت المال وأن يجيز منه من كان له عناء في الإسلام، ويضع ذلك موضعه ولا يحابي به أحداً - نقل ذلك ابن عابدين من كتاب الخراج، وعلق عليه بأن القطائع تكون من بيت المال، وقد تكون من الموات - وذكر أنها إذا كانت من بيت المال فإنها تكون لمن هو من مصارفه - ويترتب على الإقطاع تملك رقبة الأرض<sup>(۲)</sup> .

وذكر في كتاب الوقف أن الشيخ قاسم قال : إن من أقطعه السلطان أرضاً من بيت المال ملك المنفعة، فله إجارتها ويبطل هذا الإقطاع بموته، أو بإخراجه من الإقطاع لأن للسلطان أن يخرجه منه، كما ذكر قبل هذا أن الإقطاع هو ما يقطعه الإمام، «أى يعطيه» من الأراضي رقبة أو منفعة لمن له حق في بيت المال<sup>(۳)</sup> .

(۱) الفرق للقرافي ، ج ۱ ، ص ۳۸۸ .

(۲) ابن عابدين ، ج ۳ ، ص ۲۹۰ ، طبعة الحلبي .

(۳) ابن عابدين ، ص ۴۳۱ ، من نفس المراجع .

ومن هنا يفهم أن الإقطاع قد يكون سبباً لملك المنفعة كما يكون سبباً لملك الرقبة ويتهىء بموت صاحبه إذا أفاد ملك المنفعة.

ويرى الشافعية أن الإقطاع لا يفيد إلا انتفاع المقطع له على الرأي المختار - ولذا لا يكون له أن يؤجر إلا أن يأذن له الإمام بذلك، أو يستقر العرف عليه كما في الإقطاعات بديار مصر - نقل ذلك العلائي وهو اختيار تاج الدين الغزارى - وأفتى النوى بصحة إجارة الإقطاع - وينتهى الإقطاع بوفاة المقطع<sup>(١)</sup>.

ويرى المالكية أن للإمام أن يقطع وأن الإقطاع ليس من قبيل التمليل الحقيقي، ولذا كان للإمام أن يسترد ما أقطعه في أى وقت شاء<sup>(٢)</sup>. ومقتضى هذا فيما أرى أنه لا يفيد إلا ملك المنفعة<sup>(٣)</sup>.

ويرى الحنابلة أن للإمام أن يقطع، وإذا أقطع فقد يكون على وجه الاستغلال لا على وجه التمليل، وهذا لا خلاف فيه عندهم - وقد يكون على وجه التمليل وفي هذا خلاف، فمنهم من منعه ومنهم من أجازه، وإذا كان على وجه الاستغلال كان من أقطع أن يؤجر لأن الإجارة من قبيل الاستغلال - ودل ذلك على ملك المنفعة.

## الوراثة :

يرى الحنفية أن ملك المنافع ومثله حق الانتفاع لا يقبل التوارث بل ينتهى بموت مالكه، ولا يتنتقل إلى ورثته بأية حال عندهم، ذلك لأن انتقال الشيء من مالك إلى مالك آخر لا يتصور إلا مع بقائه والمنافع لا بقاء لها لأن ما يوجد منها في حياة مالكها ينعدم بوفاته، والمعدوم لا يتصور فيه الانتقال ، وإن لا تورث المنافع بل تنتهي دائماً بموت مالكها. وما قد يوجد منها بعد وفاته لا يملكه لأنه كان معدوماً حال حياته، والمعدوم لا يملك - وإن فلا وراثة في المنافع في جميع الأحوال.

واستثنى الحنفية من ذلك حقوق المرور والشرب والمسيل والتعليق ، فذهبوا إلى انتقالها بالوراثة، وإن كانت من قبيل ملك المنفعة ، وذلك لأنها جرت مجرى الأموال في دوامها وبقائها لاصقة بالعقار، ثبتت فيها لذلك التوارث.

(١) الأشيه والناظر للسيوطى، ص ٣٨٢.

(٢) الفروق للقرافى ، ج ٣، ص ٨.

(٣) القواعد لابن رجب، ص ١٩٦ : ٢٠٠.

أما المالكية والشافعية والحنابلة فقد رأوا أن المنافع الموصى بها تنتقل بالوراثة إلى ورثة الموصى له إذا كانت الوصية غير محددة بموت الموصى له، وذلك بناء على أنها أموال عندهم والأموال تورث، وعلى ذلك يرى الشافعية والحنابلة والمالكية في الوصية المؤقتة أن من أوصى له بسكنى دار عشر سنين مثلاً ثم مات بعد ستين من قبوله الوصية حل ورثته محله في المدة الباقيه، بالوراثة فيكون لهم سكنى هذا الدار بقيه المدة، وكذلك الحكم عندهم في الوصية المؤبدة إذا كانت لعين أو لموصوف محصور، فتنتقل المنفعة بطريق الوراثة إلى ورثة الموصى لهم ثم من بعد كل منهم يتنتقل ما كان له إلى ورثته، وهكذا على الوضع الذي تورث به الأعيان فتنتقل إلى الأحقاب، ويلاحظ أن حكم الوصية المطلقة عند الحنفية والشافعية والحنابلة حكم الوصية المؤبدة.

أما المالكية فيختلف الحكم عندهم في الوصية المطلقة باختلاف العين الموصى بمنفعتها، فإن كانت مما لا حياة لها كالدار والأرض كانت مقيدة بحياة الموصى له كرأي الحنفية وعلى ذلك لا تورث إذا توفى الموصى له قبل هلاك العين. ويرى أشهب أنها في الحالين تقييد بحياة الموصى له فلا تتأتى الوراثة في منفعتها<sup>(١)</sup>.  
(راجع م ٥٩) من قانون الوصية ١٧ لسنة ١٩٦٢ مدنى مصرى، (٩٥٤)  
سوى، (٩٩٧) ليبي، (١٢٥٧) عراقي) ذلك الحكم في الوصية.

أما في الإجارة ، فإن الحنفية يرون أنها تنتهي بوفاة المستأجر أثناء ممتلكاته، وإن فلا توارث فيما يترتب عليها من منافع كما تقدم - وذهب الشافعية والحنابلة إلى أنها لا تنتهي بوفاة المستأجر في أثناء ممتلكاته ، وعلى ذلك يقوم ورثته بعد وفاته مقامه في استيفاء منافع العين المستأجرة بطريق الوراثة بقيه المدة.

أما المالكية فيرون أن ورثة المستأجر يجوز لهم عند وفاته أن يتزموا للمؤجر بما يكون قد بقي له من أجرة ، وعندئذ يقومون مقام مورثهم في منافع بقيه المدة إذا رضى المؤجر بدمتهم أو نقدوه الأجرة، فإن لم يرض كان له فسخ عقد الإجارة ، وذلك ما يدل على بقائه في هذه الحال وإن أبي الوراثة أن يتزموا بالأجرة أجرت العين المستأجرة في المدة الباقيه ، وأعطي من أجرتها للمؤجر ما يفي بحقه والباقي

(١) راجع أحكام الوصية لنا، ص ٤٥٨ وما بعدها.

بعد تركة المستأجر ، فإن لم تف أكمل للمؤجر أجره من تركة المستأجر . ومؤدى ذلك أن الأجرة إذا كانت قد أعطيت للمؤجر حال حياة المستأجر قام ورثه مقامه في استيفاء منافع المدة الباقيه بطريق الوراثة وأن عقد الإجارة لا ينتهي بالوفاة .

والقول بوراثة ورثة المستأجر هو ما ذهب إليه القانون المدني المصري (٦١٠) والقانون المدني العراقي (٧٨٣) والليبي (٦٠٠) والسورى (٥٦٨) .

وأما في الإعارة فالحنفية يرون انتهاءها بوفاة المستعير ، وإنذن فلا توارث فيما تفيده من منافع ، وإلى هذا ذهب الشافعية والحنابلة لأنها إنما تفيد إباحة الانتفاع والإباحة تنتهي بالموت .

ويرى المالكية أنها تلزم المعير إن قيدها بعدة أو بعمل ، فلا يحوز له أن يسترد العارية قبل المدة أو قبل انقضاء العمل ، وعلى ذلك لا تنتهي بوفاة المستعير في مدتتها ، ولا بوفاته قبل انتهاء العمل الذي قيدت به بل يقوم وارثه مقامه فيما بقى .

وذهب التشريع الوضعي في البلاد العربية إلى أن العارية تنتهي بوفاة المستعير (٦٤٤) ليبي ، (٨٦٣) عراقي ، (٦١١) سوري ، (٦٤٥) مصرى ، وفيها جمِيعاً أن ذلك ما لم يوجد اتفاق يقضى بغير ذلك .

ونفقة العين الموصى بمنفعتها والعين المعاشر على المنفع بها لا على المالك عند الحنفية ما دام منفعتها بها؛ لأن الغرم بالغنم ، فإن كانت حيواناً فعليه علتها ونفقات المحافظة عليها ، خلافاً للشافعية والحنابلة إذ أوجبوا النفقة على المالك أثراً للملك (نهاية ، ج ٥ ، ص ١٢٤ ، وكشاف القناع ، ج ٢ ، ص ٣٣٨) .

وأما في الوقف فلا محل للتوارث فيه اتفاقاً لأن الانتفاع بالمحظوظ إنما يكون بما تفرضه شروط الواقف ، فيكون لمن يستحقه بالشرط وارثاً كان أم غير وارث .

وأما الإقطاع - فلا توارث فيه عند من ذهب إلى أنه يبطل بموت المقطوع «المنفع» وكذلك عند من يرى أنه لا يفيد إلا حق الانتفاع كالشافعية على الرأى المختار عندهم ، إلا أن يجري العرف بمقائه بعد وفاة المقطوع وانتقاله إلى ورثه بالوراثة .

وتجزىء فيه الوراثة على القول بلزومه وإفادته ملك المنفعه .

ونظير ذلك في الحكم منافع الأرض الخارجية عند من يرى أن رقتها لا تكون ملكاً من أبقيت في أيديهم وإنما يكون لهم ملك المنفعة. أما الرقة ف تكون وفقاً على المسلمين. وهذا مذهب الحنابلة، فقد جاء في مطالب أولى النهى: ومن كان بيده أرض خارجية فهو أحق بها ويرثها ورثته على الوجه الذي كانت عليه في يد مورثهم كسائر حقوقه، وليس للإمام أخذها منه. وذلك خلاف ما ذهب إليه المالكية إذ ذهبوا إلى وقفها وإلى أنه لا توارث فيها، بل الأمر في انتقالها بعد وفاة صاحب اليد عليها إلى الإمام فله أن يجعلها في يد من شاء من ورثته أو من غيرهم.

### الشركة في الحقوق :

من الحقوق ما لا يقبل الاشتراك فيثبت لصاحبها كاملاً، كحق الشفعة وحق الحضانة وحق الولاية على النفس وحق المرور.

ومنها ما يقبل الاشتراك فيثبت لواحد أو لأكثر.

وإذا لاحظنا أن الحقوق ضرب من المنافع، فإن الاشتراك فيها إذا ما حدث كان في الحكم، كالاشتراك في المنافع، على ما بينا، ويثبت الاشتراك فيها إذا ما اتصل سببها بمتعدد.

وأسباب ملك الحقوق عديدة، وهي مبينة في أبواب الفقه على اختلافها، وفي ذلك غناء عن التعرض لها في هذا المقام خشية الإطالة. ومن الحقوق التي تقبل الاشتراك حق الشرب وحق التعلق وحق الرد بخيار الشرط في البيع عند تعدد عاقديه، وحق الدين، وحق حبس الرهن وغيرها؛ كحق الحفظ كما إذا أودع شخص وديعة عند اثنين فإنهما يكونان شريكيين في القيام عليها، وفي حفظها، وكما إذا ألقت الريح متاعاً في دار مشتركة، فإن الشركاء فيها يكونون شركاء في حفظها<sup>(١)</sup>.

(١) الدر المختار، جـ ٣، ص ٣٦٤، طبعة الحلبي.

لهذا النوع من الملكية حالان :

إحداهما : ملكية المجاورين في الدور للجدار المشترك بينهم الفاصل بين دورهم .

ثانيهما : ملكية الأرض وما قد يكون مقاماً عليها من المبني والأشجار والزرع وغيرها من المقول .

### **الملكية الشائعة في الجدار المشترك الفاصل بين ملكين :**

ذكر الفقهاء أن انتفاع الشريك بالعين المشتركة جائز بشرط ألا يترتب عليه ضرر بالشركاء الآخرين .

وهذا أصل عام وبناء على ذلك، إذا كان بخاريين جدار مشترك بينهما كان لكل منهما أن يتتفع بهذا الجدار بوضع الأخشاب عليه ابتداء إذا كان ذلك لا يضر بالجدار، ويرفعها من أسفل إلى أعلى ويختضنها من أعلى إلى أسفل ما دام ذلك لا يضر به، كما يكون له نزع أخشابه منه بشرط عدم الضرر .

ولو أراد أحدهما أن يزيد في ارتفاعه فليس له ذلك إلا بإذن صاحبه، ولصاحب منعه لأن هذا يعد من قبيل التصرف في المال المشترك، فلا بد فيه من رضا شريكه إذ إنه يعد عرفاً من قبيل التغيير . والتغيير في المال المشترك تصرف، ولكن لكل شريك أن يضع خشبيه عليه؛ لأن ذلك من منافع الحائط المشترك، وذلك مشروط أيضاً بعدم تضرر صاحبه بذلك . ولا يشترط أن تكون أخشاب أحدهما مساوية لأخشاب الآخر .

**وإذا انهدم الحائط أو خيف انهدامه لوهنه فلذلك حالتان :**

الأولى : ألا يكون عليه حمولة من قبل، وفي هذه الحال إذا طلب أحدهما قسمة العرصة وأبى الآخر، لا يقسم بينهما، فقد روى عن محمد في ذلك أنه إذا انهدم حائط بين شريkin فقال أحدهما أقسم، وأبى الآخر، أنه لا يقسم بينهما فربما أصاب كلاً منهما بالقسمة مع القرعة بينهما ما لا يلاصق دار صاحبه وما لا

يتصل بداره. ورتب على هذا بعض المشايخ أن ذلك الحكم إنما يكون إذا ما رفع الأمر إلى قاضٍ لا يرى القسمة إلا بالقرعة، أما إذا رفع إلى من يرى القسمة بلا قرعة، فإنه يقسم بينهما إذا كانت العرصه عريضة بحيث يتسع كل نصيب لإقامة حاجط مستقل فيجعل لكل منهما ما يلاصق داره تتميماً للفائدـة، وإلا لم يقسم بينهما. ويرى بعض المشايخ أن عرصـة الحاجـط إذا كانت عريـضة على هذا الوضـع يجـبر الآـبي وبـه يـفتـى لما فـي ذـلـك مـن قـام الفـائـدة، كـأـرض بـين شـرـيكـين.

وإذا طلب أحدهما في هذه الحال أن يقوم ببناء الحاجط على نفقتها وأبي الآخر عليه ذلك، فإذا كانت عريضة لم يجبر الآبى على قبول ذلك إذ مآل ذلك إجباره على البناء فى ملك شريكه، ولا يجبر على ذلك إلا إذا أصاب شريكه من ذلك ضرر، ولا ضرر لاستطاعة طالب البناء أن يقسم ويبنى على حصته. وذهب بعض المشايخ إلى إجباره إذ فى إبائه ضرر، وهو أن الطالب قد لا يستطيع البناء فتتعطل منافع الحاجط. وسيصيب الآبى من المنافع ما يعوضه، وذلك ما يدل على عدم إجباره إذا لم تكن عريضة لتحقق الضرر بالشريك.

وإذا بني أحدهما بلا إذن من شريكه فهل يكون له أن يرجع على شريكه بشيء؟ قيل لا يرجع لأنه يعد في هذه الحال متبرعاً سواء كانت العريضة أم لا. وقيل إذا كانت عريضة لم يرجع لأنه بني وهو غير مضطر إلى البناء إذ كان يمكنه أن يقسم وإلا رجع.

وإذا كان الحائط عليه حمولة قبل هدمه، فلذلك صورتان :

**الأولى** : أن تكون الحمولة لهما . وهكذا أحکام هذه الحال :

١ - إذا طلب أحدهما قسمة عرصة الحائط بينهما فأبى الآخر لم يجبر؛ لتعلق حق كل منهما حيالها بجميع العرصة، ولا شراكيهما في الحمولة، وفي قسمتها إسقاط حق الآبى عن باقى العرصة. وليس منها من أراد البناء حتى ينظر في طلبه.

٢ - وإذا أراد أحدهما بناء الجدار وأبى عليه الآخر بناء مطلقاً ففي ذلك ثلاثة آراء.

ذهب شيخ الإسلام إلى أنه لا يجبر مطلقاً إذ لا يجبر إنسان على البناء في ملك غيره.

وذهب السرخسي إلى أنه مجبر مطلقاً إحياء لحق صاحبه، وفي ذلك منفعة وعليه الفتوى.

وذهب بعض المشايخ إلى التفصيل : فقال إن كانت عرصة الجدار عريضة لا يجبر، لإمكان القسمة ، وإلا أجبر دفعاً للضرر .

٣ - إذا طلب أحدهما بناء من شريكه، ولم يمانع في بنائه وهو يأبى المشاركة معه - كما طلب لم يجبر شريكه على ذلك، وقيل لهم إن شئتما فاقسموا العرصة، وهذا إذا كانت العرصة عريضة، فإن كانت لا تقبل القسمة اشتركا في البناء إن أمكن إجبار الآبي ، وإن لم يمكن فبناه الطالب كان له أن يرجع على صاحبه .

٤ - إذا بني أحدهما بلا إذن صاحبه عد متبرعاً وليس له أن يرجع على صاحبه بشيء . وعن محمد أنه يرجع لأنها بني إحياء لحقه فكان غير متبرع وهو الصحيح - وفي هذا القول تيسير .

٥ - إذا أراد أحدهما البناء وأراد الآخر القسمة أجيب طالب القسمة إن كانت العرصة عريضة ، وإلا أجيب طالب البناء دفعاً للضرر .

الثانية : أن تكون الحمولة لأحدهما . وهناك أحكام هذه الحال :

١ - إذا طلب صاحب الحمولة القسمة وأبى الآخر ، وكانت العرصة عريضة أجبر على القسمة، وبه يفتى - وإلا لم يجبر لتحقق الضرر بالقسمة وذلك لعدم قبول العرصة القسمة .

٢ - إذا طلب صاحب الحمولة البناء وأبى الآخر أجبر على ذلك ، وهو الصحيح؛ إذ في تركه ضرر بصاحبه .

٣ - إذا بني صاحب الحمولة بلا إذن كان له الرجوع على صاحبه وهو الصحيح .

٤ - إذا قام بالبناء الآخر بدون إذن من صاحب الحمولة، فإن كانت العرصة عريضة عد متبرعاً، ولم يرجع على صاحبه، وإلا رجع عليه .

ثم في كل موضع لا يعد البالني فيه متبرعاً، يكون له أن يمنع صاحبه من الانتفاع إلى أن يرجع عليه بما يصيبه من النفق أو من قيمة البناء.

### وجاء في حاشية ابن عابدين:

وخلاصة القول فيما مضى أن الشريك إذا لم يضطر إلى العمارة مع شريكه بأن أمكنه القسمة فأنفق بلا إذن فهو متبرع، ولا يرجع على شريكه على القول الصحيح.

وإن اضطر و كان الشريك يجبر على العمل معه فلا بد من إذنه أو إذن القاضي، فإذا أذن من أحدهما يرجع عليه بحصته مما أنفق لأنه في هذه الحال يعد وكيلًا عنه في العمل، وإلا كان متبرعاً ليس له حق الرجوع بشيء إذ كانت له وسيلة لاستصدار إذن له بالبناء فأعرض عنها، فكان إعراضه دليلاً تبرعه.

وإن اضطر و كان شريكه لا يجبر على العمل معه، فإن أنفق بإذنه أو بأمر القاضي رجع على شريكه بحصته مما أنفق، وإن أقدم على العمل بلا إذن رجع على شريكه بحصته في قيمة ما أقام<sup>(١)</sup>. وإنما لا يعد متبرعاً لاضطراره وفقدان الوسيلة لحصوله على الإذن.

وإثبات أن الحائط الفاصل بين بناءين مشترك بين مالكيهما، تتبع فيه القواعد العامة للإثبات، فلا يختص ذلك بقاعدة خاصة، فعلى من يدعى ذلك الإثبات بالأدلة الشرعية الدالة على ذلك.

ذلك ما يتعلق بالشريعة الإسلامية، أما ما جاء بالقوانين الوضعية، فقد جاء القانون المدني المصري فيه بيان شامل مستمد من التشريع الوضعى والشريعة الإسلامية، ونقله القانون الليبي حرفيًا وأخذ القانون العراقي الجزء الأكبر من هذا البيان. أما القانون السوري واللبناني فقد جاء بيان كل منهما مختصراً وتختلف بعض أحكامه عن أمثالها في القانون المصري وذلك نتيجة لاختلاف العادات والأعراف، وهو ما أسس عليه التشريع في هذا المجال وفي الشرائع عامة.

(١) حاشية ابن عابدين، ج ٣، ص ٨٣٩، وجامع الفصولين، ج ٢، ص ٢٠١.

## **في إثبات الشروكة في الحائط :**

تنص (م ٨١٧) مدنى مصرى على أن الحائط الذى يكون وقت إنشائه فاصلا بين بناءين يعد مشتركا حتى مفرقاهما ما لم يقم دليل على العكس، وذلك ما نص عليه فى المادة (١٠٩١) مدنى عراقي، (٨٢٧) مدنى ليبي.

ومفاد ذلك أن يكون الحائط فاصلا بين بناءين لا بين أرضين، وأن يكون هذا الفصل على هذا الوضع قد تحقق منذ إنشئ الحائط، فإذا لم يتتوافق ذلك بأن لم يكن وقت إنشاء الحائط إلا ببناء واحد ملاصق له ثم أقيم بعد ذلك البناء الآخر، فلا تقوم هذه القرينة. وتحقق هذا الوضع يكفى فى الحكم بالاشتراك فى الحائط عند ادعائه حتى متى البناء الأخضر - أما ما يعلو فلا تكفى هذه القرينة لإثبات الشركة فيه، ويتناول الحكم بالشركة الجدار وعرصته، ويستطيع المزارع أن ينقض القرينة بدليل عكسي يدل على سقوط هذه القرينة بما يدل على عكسها. وقد تعدد هذه القرينة فى الشريعة الإسلامية دليلا كافيا فى إثبات الشركة عند النزاع فيها عند من يرى بناء القضاء على القرائن إذا ما أفادت طمانينة وظنا راجحا.

## **حقوق الشركاء في الحائط المشترك :**

تنص المادة (٨٥٠) مدنى مصرى على أنه ليس لأحد الشركاء فى الحائط المشترك أن يطلب قسمته لأن الغرض الذى أعد له الحائط يستوجب أن يبقى دائمًا على الشیوع. ولذا كان هذا الشیوع إجباريا وللشريك فيه أن يستعمله بحسب الغرض الذى أعد له، وأن يضع فوقه أخشابا يقوم عليها السقف دون أن يحمل الحائط فوق طاقته. (م ٨١٤) فقرة ١ مدنى مصرى، (م ٨٢٣) فقرة أولى مدنى ليبي.

أما القانون المدنى资料 فى فقد نص فى مادته (١٠٨٧) فقرة ١ على أن لكل من الشركين فى الحائط المشترك أن يضع أخشابا أو غيرها بقدر ما لشريكه بشرط لا يجاوز كل منهما ما يتحمله الحائط، وليس لأحدهما أن يزيد فى ذلك بدون إذن الآخر.

ونص فى المادة (٩٧٤) فقرة ٢ مدنى سورى على أنه يجوز لمالك حائط مشترك أن يضع أخشابا من جهة عقاره على الحائط المشترك أو أن يسند إليه جسورا أو منشآت أو سوى ذلك من الأبنية حتى غاية نصف الثقل الذى يتحمله الحائط. ومثل هذا جاء فى (م ٧٠) من التقنين اللبناني.

وهذا التشريع لا يختلف في مجموعه عما أشرنا إليه من أحکام في الشريعة الإسلامية، مع ملاحظة أن الشريعة إنما تشترط عدم إضرار أحد الشركاء بحقوق الآخرين، وألا يكون استعمال الحائط من شأنه أن يحمله فوق طاقته وإن تجاوز انتفاع أحدهما انتفاع الآخر به دون أن يحول ذلك دون انتفاع الآخر بمثل انتفاع صاحبه.

وليس لأحد الشركاء في التشريعين أن يفتح في الحائط المشترك مطلات أو منافذ لأن هذا يتعارض مع الغرض الذي أعد له الحائط، ويعد في الواقع تصرفاً غير مأذون به في ملك الغير، ولذا كان للشريك حق منع صاحبه من فعل ذلك.

### تعليق الحائط المشترك :

تنص المادة (٨١٥) مدنى مصرى على أن للشريك في الحائط تعليته إذا كانت له مصلحة جدية في هذه التعليمة بشرط ألا يلحق شريكه بسبب ذلك ضرر بليغ، وعليه وحده أن ينفق على التعليمة وصيانة الجزء العلوي وعمل مايلزم بجعل الحائط يتحمل زيادة العبء الناشئ عن التعليمة دون أن يفقد شيئاً من ممتاناته، فإذا لم يكن الحائط المشترك صالحًا لحمل التعليمة فعلى من يرغب فيها من الشركاء أن يعيد بناء الحائط كله على نفقة بحيث يقع ما يزيد في سمه في ناحيته هو بقدر الاستطاعة، ويظل الحائط المجدد في غير الجزء المعلى مشتركاً دون أن يكون للجار الذي أحدث التعليمة حق في التعويض.

وهذا يطابق ما جاء في المادة (٨٢٤) مدنى ليبي والمادة (١٠٨٩) فقرة ٢ مدنى عراقي - وتعليق الحائط قد تكون لستر سطح البناء أو الطبقات الجديدة التي يريد الراغب في التعليمة إنشاءها، ولم يشترط القانون المصري والقانون الليبي والقانون العراقي في التعليمة رضا الشريك الآخر، أو إذنه بل جعل ذلك حقاً للشريك بخلاف القانون المدني السوري والقانون اللبناني إذ جاء فيهما أنه لا يجوز رفع الحائط المشترك أو البناء عليه بدون ترخيص من الشريك الآخر، وفي ذلك (م ٩٣٤) فقرة ١ مدنى سوري، و (م ٧٠) لبناني، وذلك ما ذهب إليه فقهاء الحنفية كما أشرنا إلى ذلك فيما سبق نقلًا عن جامع الفصولين.

وبناء على ما تقدم، إذا اتفق الشركاء على التعلية تحمل كل منهم نصيبه في نفقاتها. وإذا لم يكن هناك اتفاق كان للراغب فيها - مع مراعاة ما ذكرنا - أن يستقل بها بالشروط التي بينها وليس في هذا ما يخالف الشريعة على الجملة.

وإذا انفرد أحد الشركاء بتعلية الحائط المشترك على الوضع الذي بيناه أصبح الجزء المعلى ملكاً خالصاً له. ولكن للشريك الآخر إذا ما تجدت له حاجة في الإفادة من هذا الجزء المعلى حق الاشتراك فيه، إذا هو قام بدفع نصف ما أتفق عليه ونصف قيمة الأرض التي زيدت في عرضته، تبعاً لزيادة سماكة إن كانت هناك زيادة، وهذا ما نص عليه في المادة (٨١٦) من القانون المدني المصري والمادة (٨٢٥) ليبي، والمادة (١٠٩٠) عراقي، وهو كما نص عليه أيضاً في القانون المدني السوري (م ٩٧٥) وفي الجزء الأخير من المادة (٧١) اللبناني. وحق الاشتراك في الجزء المعلى لا يسقط بالتقادم ، فتجوز المطالبة به في أي وقت.

### **الالتزامات الشوكاء في الحائط المشترك :**

تنص المادة (٧١٤ ب - ٢) مدنى مصرى على أنه إذا لم يعد الحائط المشترك صالح للغرض الذى خصص له عادة فنفة إصلاحه أو تجديده على الشركاء كل بنسبة حصته فيه، وهذا النص مطابق لما جاء فى المادة (٨٢٣) فقرة ٢ مدنى ليبي والمادة (١٠٨٧) فقرة ٢، مدنى عراقي، وهو ما تقضى به القواعد العامة الشرعية .

وبناء على ذلك يكون لأى منهم في هذه الحال أن يجبر الآخرين على المشاركة في هذه النفقات بهذه النسبة ما دامت ضرورية لاستعمال الحائط المشترك ، وفقاً للغرض الذى خصص له .

ولكن إذا كانت مصلحة تجديده تخص أحد الشركاء وحده كان وحده هو الملزم بهذه النفقات، ويستطيع الشريك أن يتخلص من هذه الالتزامات إذا تخلى عن حق ملكه في الحائط طبقاً للقواعد العامة التي تميز التخلّي عن الحق العيني، وعند ذلك لا يجوز له بعد هذا التخلّي أن يستفْع بالحائط. ويلاحظ أنه يمتنع على الشريك أن يتخلّي عن هذا الحق، إذا كانت حاجة الحائط التي دعت إلى الإصلاح أو التجديد ترجع إلى خطأ من جانبه، إذ يتعمّن عليه حينئذ أن يتحمل وحده نفقات هذا الإصلاح والتجديد.

## **الملكية الشائعة في العقار والمنقول :**

أما الملكية الشائعة في المنقول، فيثبت بها جمیع الشرکاء فيه حق الانتفاع بحسب حصة كل منهم فيه.

والمنقول إما مثلى وإما قيمي، فإن كان مثلياً فانتفاع الشرکاء فيه يكون بعد قسمته بينهم إن تيسر بسبب تعدد وحداته أو عدم تلاصق أجزائه كالمعدود المتماثل والمكيل والموزون. وإن لم تكن كان انتفاعهم به بطريق المهايأة الزمانية. ولكل شريك أن يتصرف في حصته بما يشاء من بيع وإجارة وهبة ورهن مع مراعاة شروط كل تصرف من حيث توقفه على القسمة والتسلیم أو عدم توقفه. وليس للمنقول المشترک من ناحية الانتفاع به أو التصرف فيه أحکام يختص بها تستوجب الشرح والتفصیل، ولذا لا يرى للفقهاء فيها بخوض مستقلة.

أما العقار المشترک، فإن بيان أحکامه يكون بالنظر في الموضوعات الآتية : طریقة الانتفاع به، إدارته والمحافظة عليه وصیانته ونفقاته، التصرف فيه، ما يتربّ على الشركة فيه من حق التملک.

### **انتفاع الشرکاء به :**

الشريك في العین بالنظر إلى حصته الشائعة فيها مالک له حقوق الملك فيما يملك منها، وله منافعه وثمراته، وبالنظر إلى حصة غيره من الشرکاء فيها أجنبى ليس له حق الانتفاع بها ولا حق التصرف فيها إلا في حدود ما يعطى من ولاية في ذلك يكتسبها من صاحب الحصة بإذن يصدر منه صراحة أو عرفاً، ومن ثم تتحدد حقوق كل شريك فيها بقدر حصته منها، وإن كانت لا تتركز ولا تتحصر في جزء معین محدد منها بسبب شیوع حصته فيها، وانتشارها في جميع أجزائها مهما ضؤلت، وإنما تعلق بالعین جميعها على هذا الوضع.

وإذا كان للمالك بمقتضى ماله من حق الملك أن يستعمل ما يملك وأن يستغله وأن يتصرف فيه، فإن سلطنة الشريك صاحب الحصة الشائعة في العین المشترکة تكون مقيدة بحقوق الشرکاء الآخرين بحيث لا ينالهم من مباشرته لحقوقه فيها ضرر غير معتاد، في سبيل مباشرتهم لحقوقهم في حصصهم كذلك. وذلك

أصل عام اتفقت عليه كلمة الفقهاء الشرعيين جمِيعاً وبه أخذت القوانين الوضعية في البلاد العربية، وهو ما أشير إليه في الفقرة الأولى من المادة (٨٢٦) مدنى مصرى، والمادة (٧٨٠) مدنى سورى، والمادة (٨٢٥) مدنى ليبى ، إذ جاء فيها جميعها : أن كل شريك فى الشيوع يملك حصته ملكاً تاماً وله أن يتصرف فيها وأن يستولى على ثمارها وأن يستعملها بحيث لا يلحق ضرراً بحقوق الشركاء الآخرين :

وفي هذا المعنى أيضاً ما جاء في المادة (٦) مدنى عراقي وبه أخذت المادة (٨٢٦) من قانون الموجبات اللبناني ، إذ نص فيها على أن كل شريك يمكنه أن يستعمل الشيء المشترك على نسبة ماله من الحق بشرط ألا يستعمله على وجه يحول دون استعمال الشركاء الآخرين لحقوقهم .

وعلى هذا فالاعمال التي يستطيع الشريك في الملك الشائع أن يباشرها منفرداً هي التي تكون في نطاق ما أعدت له العين المشتركة ، ويستطيع الشركاء جميعاً في الوقت نفسه أن يباشروها كل على التفراد ، وذلك مثل أن يكون الشيء المشترك طریقاً فيكون لكل منهم أن يمر فيه متى أراد وكلما شاء ، أو يكون مسیلاً فيكون لكل شريك فيه أن يصرف فيه ما يفضل من الماء المستعمل في ملكه في أي وقت ، وهكذا بحيث لا يتربّط على استعماله ذلك الاستعمال ضرر بغيره ، كان يحول بينه وبين استعماله لهذا الحق أو يتقصّه .

أما منافع الاستعمال أو الاستغلال التي لا تقبل المشاركة على هذا الوضع من الاستقلال والانفراد لأن مباشرتها تستلزم الاستئثار بالعين المشتركة جميعها أو بجزء معين منها ، فلا يجوز لأى شريك فيها أن يقوم بها منفرداً مستقلاً وإن لم يتجاوز في انتفاعه على هذا الوضع جزءاً معيناً معدلاً في المقدار لحصته الشائعة في العين . وذلك مثل أن يبني الشريك في الأرض المشتركة كلها أو في جزء منها يساوى في المساحة حصته فيها ، أو أن يزرعها أو أن يؤجرها إلا في حدود المبدأ الذي أشرنا إليه فيما سبق وهو أن يكون ذلك عن ولایة شرعية وإلا كان ذلك منه تجاوزاً لحقه واعتداء على حقوق غيره من الشركاء ، ومن ثم كان لهم إذا ما أقدم على ذلك حق منعه ومخاخصته وطلب إزالة ما أحدث من بناء أو غراس ، ورفع

يده عما استولى عليه مع مراعاة ألا يكون في ذلك تعسف في استعمالهم لهذا الحق على ما بینا من قبل في كلامنا وشرحنا لهذا النظرية.

وقد ذهب الحنفية استثناء من هذا المبدأ إلى جواز انتفاع الشريك ذي «الحصة الشائعة» بالعين المشتركة جميعها إذا كانت دارا أو بيتا لا تضرهما سكناه فيما أو أرضا لا تنقصها زراعته إياها أو خادما / وذلك بشروط ثلاثة :

١ - أن يكون الشريك الآخر غائبا.

٢ - ألا يكون في انتفاعه ضرر للعين كلها.

٣ - ألا يكون الشريك الآخر يتيمًا.

وذلك بخلاف نحو الدابة من كل ما يختلف استعماله باختلاف المتفق، ومثل غيبة الشريك موته إذا لم يكن وارثه حاضراً.

وفي القنية : لا يلزم الشريك الحاضر في الملك المشترك إذا انتفع به كله أجر نظير ما انتفع من ملك صاحبه وليس للغائب أن يستعمله إذا حضر بقدر ما استعمله الحاضر زمناً أو مكاناً لأن ذلك لا يكون إلا بطريق المهايأة ولا تكون المهايأة إلا عن رضا أو بعد خصومة.

وفي جامع الفصولين أن هذا استحسان مبناه أن للشريك في الدار أن يدخلها بلا إذن شريكه حال حضوره، إذ يتعدر عليه الاستئذان كلما أراد دخولها لأنه كثير متوكلاً، وعلى هذا أمر الدور فيما بين الناس، والدخول ضرب من الانتفاع بالدار فإذا جاز تيسيراً ومصلحة .. جازت سكناها كذلك.

والأصل في ذلك أن الدور المشتركة في حق السكنى تجعل كملك لكل من الشريكين على الكمال، إذ لو لم تجعل كذلك لمنع كل منهما من دخول وقعود ووضع أمتعة إلا بإذن من صاحبه، فتتعطل منافع أملاكه، وهذا لا يجوز، ومن ثم اعتبر الحاضر ساكنا في ملك نفسه، فلم يلزمه أجر.

وفي الخانية الدار بالأرض في انتفاع الحاضر بها كلها وأن للغائب أن يسكن بعد حضوره مثل ما سكن شريكه، وهذا رأى آخر استحسنه المشايخ وهو مروي عن محمد وعليه الفتوى.

وفي الخانية أيضاً أن للحاصل أن يسكن كل الدار بقدر حصته زماناً، وفي رواية يسكن منها بقدر حصته مكاناً فقط، وهذا يتفق مع سابقه وأساسهما واحد وهو استحقاق الشريك الغائب أن يعوض بقدر ما فاته عن الانتفاع ومبني هذا فيما يظهر اعتبار انتفاع الشريك الحاصل من قبل المهايأة التي تتم عن توافق إذ لا يتصور عرفاً أن يرفض الغائب أن يعوض فكان ذلك دليلاً على توافق.

ولو خاف تخريها لعدم سكناها، سكنها كلها لأن ذلك يكون من قبيل الحفظ، وفي هذه الحال لا يسأل أجرأ لأن حفظ المال المشترك من ولاية كل شريك عرفاً.

وكذلك الحكم في الخادم يستخدمه أحد الشركين أيامه بقدر حصته، ورأى ابن عابدين بناء على هذا النص أن إطلاق شارح الدر فيما تقدم بالنسبة للدار والبيت والأرض جاء في محل التقييد، وذلك ما يدل على أنه ليس في المسألة روایتان في رأيه (الدر، وابن عابدين، ج ٣، ص ٢٦٨، وتقرير الرافعى ج ٢، ص ٦٩).

بناء على ما تقدم اتفقت التشريعات الإسلامية والوضعية على أن جميع نفقات العين المشتركة سواء أكانت عقاراً، أم منقولاً، حيواناً أم جماداً، تكون على الشركاء جميعاً كل بقدر حصته في العين المشتركة، فإذا قام أحدهم بهذه النفقات بدون إذن من الآخرين أو أمر من القاضي عدم تبرعه بما أنفق، فلا يتحقق له أن يرجع عليهم بشيء منه إذا رضوا. ذلك هو المبدأ العام، إلا أن فقهاء الشيعة كانت لهم آراء مختلفة قضت باستثناء مسائل من هذا الأصل، أجازوا فيها للشريك إذا ما قام بالإإنفاق على العين المشتركة وحده، دون إذن من بقية الشركاء أو أمر من القاضي، أن يرجع على الشركاء الآخرين بما يخصهم من هذه النفقة، وذلك لما ارتأوا فيها من أسباب توسيع ذلك الرجوع.

وقد اختلفت آراؤهم في ذلك باختلاف أنظارهم وتقديرهم، فمنهم من جعل مناط الرجوع على بقية الشركاء في هذه الحال اضطرار المنفق إلى الإنفاق، لأن اضطراره يدل على عدم تبرعه دون نظر إلى حال غيره من الشركاء من ناحية أنهم يجبرون شرعاً على هذا الإنفاق أو لا يجبرون، ومنهم من نظر إلى هذه الحال

نظرًا آخر، فذهب إلى إعطاء المتفق حق الرجوع على أصحابه إذا كانوا يجبرون شرعاً عليه، إذ كان يمكنه أن يرفع الأمر إلى القاضي في هذه الحال لإجبارهم على مشاركته في الإنفاق أو لحصوله على إذن منه به إذ امتنعوا ولم ينفذوا حكمه، وكان تغويته ذلك على نفسه بعدم الالتجاء إلى القضاء دليلاً تبرعه لعدم اضطراره حيث إن إلى أن يستقل بالإإنفاق، فلم يكن له بسبب ذلك حق الرجوع بخلاف الحال الأولى، إذ كان قيامه بالإإنفاق وحده بناءً على امتلاع شركائه وعدم وجود وسيلة لإجبارهم مع وجوب الإنفاق عليهم لاشتراكهم في الملك، دليلاً على عدم تبرعه لاضطراره إلى ما أقدم عليه، ولم ير ذلك بعض الفقهاء، وهكذا اضطربت الأحكام وتعددت المسائل المشابهة المنقولة عنهم التي اختلفت فيها الأحكام على الرغم من تشابها، وذلك بعض هذه المسائل :

١ - في الأشباء والنظائر عن الولوجية : حمام مشترك بين اثنين احتاج إلى عمارة وطلبها أحدهما من صاحبه، فامتنع فقام الطالب بها دون إذن من الآخر أو أمر من القاضي رجع على شريكه بحصته.

والملاحظ في هذا الفرع أن العين المشتركة لا تقبل القسمة وإن فُمثّلها في هذا عين لا تقبل القسمة كالدار الصغيرة، والطاحونة، والدابة وغيرها ذلك. وهذا ما يدل على أن مناط الرجوع في مثل ذلك هو تضرر الشريك الطالب من عدم استجابة صاحبه إلى ما طلب وضياع حقوقه بتترك العمارة واضطراره إليها محافظة على حقوقه، وفي مثل هذا يجبر الشريك عليها شرعاً عند امتناعه. وإن فعلة الرجوع في هذه المسألة ومشيلاتها الاضطرار وجواز إجبار الشريك ولم يجعل فيها عدم رفع الأمر إلى القاضي للحصول على إذن منه دليلاً على التبرع.

٢ - وفي الأشباء أيضاً - تفريعاً على قاعدة لا ضرر ولا ضرار : لا يجبر الشريك على الاشتراك في عمارة العين المشتركة عند الحاجة إليها، وإنما يقال لمزيدتها أنسق واحبس العين إلى استيفاء قيمة البناء الذي تنشئه أو مقدار ما أنفقت في إنشائه، ولا تتمكن شريكك من الانتفاع به حتى تستوفى حقوقك. وإنما يحبسها إلى استيفائهما حقه من شريكه وهو ما يخص شريكه فيما أنفق، إذا أنفق بإذن شريكه أو بأمر القاضي، أما إذا أنفق بلا إذن من شريكه وبلا أمر قاض فليس له إلا قيمة ما يخص شريكه مما أنشأ لا بمقدار حصته فيما أنفق.

ويرى في هذا الفرع أنه مطلق في المشترك فلم يفرق فيه بين ما يقبل القسمة وما لا يقبلها وأنه جعل للشريك المطالب إذا أتفق بلا إذن من صاحبه ولا أمر من القاضي، حق الرجوع على صاحبه بحصته من القيمة لا من التفقة.

ولم يتعرض فيه لما يصيب صاحبه من ضرر ولا لاجباره من عدمه، ولكن يظهر من تفريعه على قاعدة لا ضرر ولا ضرار أنه يتشرط أن يترتب الضرر على عدم العمارة. وإذا يكون المناط في اعتبار المتفق غير متبرع ترتب الضرر على عدم العمارة، ولكنه يجب لترتب الضرر ألا يكون العقار المشترك قابلاً للقسمة، أما إذا كان قابلاً لها فإن الطالب يستطيع عند الامتناع أن يقسم وأن يقوم بعمارة حصته من العين المشتركة، ونتيجة ذلك أن المناط هنا هو تحقق الضرر بينما يرى أن المناط في المسألة السابقة الضرر وجواز الإجبار على القسمة جميعاً.

٣ - طاحونة مشتركة بين اثنين قال أحدهما لصاحبه اشتراك معى في عمارتها فقال له صاحبه إن العمارة التي عليها الطاحونة تكفيني ولا أرضى بعمارتك التي تريدها، فانفرد الطالب بعمارتها، عد متبرعاً ولاحق له في الرجوع «الدر المختار نقلًا عن جواهر الفتاوى» .

ويلاحظ أن هذا الفرع مختلف لل النوع الأول لأن الطاحونة مما لا يقبل القسمة ويجب في الشريك ويتصدر طالب العمارة من تركها، ورضا صاحبه بالحالة التي هي عليها لا يبرر ترك عمارتها إلى ما كانت عليه، ولا يرفع الضرر، ومع ذلك عد متبرعاً عند انفراده بالإنفاق خلافاً لما أسس عليه الحكم في الفرع الأول<sup>(١)</sup>.

٤ - وفي الدر المختار أيضاً في نفس الموضوع : طاحونة مشتركة بين اثنين طلب أحدهما من صاحبه الاشتراك في عمارتها فأبى، فانفرد الطالب بعمارتها لم يكن متبرعاً.

والحكم في هذا الفرع يختلف عن الحكم في سابقه ويتفق مع الحكم في المسألة الأولى، وقد نص فيه على أن أحد الشريكين إذا انفرد بالإنفاق على العبد أو أدى خراج الكرم المشترك كان متبرعاً، لأن الآخر يجبر على الإنفاق، وكذلك

(١) الدر المختار، ج ٣، ص ٣٨٧ وما بعدها.

الحكم في الانفراد الإنفاق على الدابة المشتركة فيعد المتفق متبرعاً إذا انفرد بالإنفاق.

وهذا ما يدل على اشتراط الإذن من القاضي أو من الشريك في جميع الأحوال، حتى لا يعد المتفق متبرعاً، لأن الضرر هنا في هذه المسائل متحقق إذ في عدم الإنفاق على الحيوان تلفه، وفي عدم المشاركة في الخراج الإجبار، وفي الكرم المشترك تلفه، إذا ترك الإنفاق عليه، وهذا مع ملاحظة عدم إمكان القسمة في العبد والدابة، وهذا ما يستوجب الإجبار، وعليه يكون الحكم في هذا الفرع مخالفًا لما ذكر في الطاحونة.

٥ - وجاء في ابن عابدين : الدار إذا أمكنت قسمتها، وامتنع الشريك عن الاشتراك في عمارتها، فإنه لا يجبر إذ لا يجبر إنسان على عمارة ملكه، ولو أنفق الآخر عليها بلا إذن صاحبه، كان متبرعاً لأنه غير مضطر إذ يمكنه قسمتها، وتعمير حصته منها كما في الخانية.

وهكذا تجد في الفتوى وفي كتب فقه الحنفية مسائل متشابهة اختلفت فيها الأحكام مما دعا ابن عابدين إلى أن يقول أن مسائل هذا الباب وقع فيها تحير واضطراب في كلام الأصحاب. ثم انتهى من النظر في هذه الفروع والمسائل. وفيما عليه الفتوى والاعتماد من هذه الأقوال إلى وضع الضابط الآتي أخيراً.

وقد جاء في الدر المختار أن كل من أجبر شرعاً أن يعمل مع شريكه فعلًا إذا فعله أحدهما بلا إذن فهو متطوع، وإلا لم يكن متطوعاً ولا يجبر الشريك على العمارة إلا في ثلاثة :

١ - أن يكون الشريك ضعيف الأهلية أو فاقدها وعليه وصي.

٢ - أن يكون الشريك وقفاً عليه ناظر.

٣ - أن يكون الشريك متذر قسمته، ككري نهر ومرمة قناة ومرة بئر وعمارة دولاب أو سفينة معينة أو حائط لا يقبل القسمة أساسه، فإن كان أساسه يقبل القسمة، وبنى كل شريك في نصيه حائطاً خاصاً به فلا إجبار ومثل ذلك كل ما لا يقسم كحمام وطاحون.

وقد علق ابن عابدين على هذا بأنه لا بد من تقييد عدم اعتبار المتفق متبرعاً بأن يكون مضطراً إلى إنفاق شريكه معه ثم انتهى أخيراً إلى الضابط الذي وعدنا بذكره وهذا بيانه :

الشريك إذا لم يكن مضطراً إلى العمارة ولا يجبر شريكه على الاشتراك معه فيها بأن أمكنت قسمة العين المشتركة فأنفق بلا إذن فهو متبرع وإن اضطر إلى ذلك وكان الحكم أن شريكه يجبر على العمل معه، فلا بد في رجوعه عليه من إذنه أو من أمر القاضي وعندئذ يرجع على شريكه بما أنفق ، لأنه قام بالعمل باعتباره وكيلًا عن صاحبه لصدور إذن صاحبه له أو أمر القاضي إياه، وإنلا اعتبر متبرعاً ولا يحق له الرجوع بشيء ، وإن اضطر وكان الحكم أن شريكه لا يجبر على الاشتراك معه في العمارة، وأنفق بأذن منه أو بأمر من القاضي فإنه يرجع بكل ما أنفق وإن أنفق بلا إذن وبلا أمر رجع بقيمة ما أقام من عمارة لا بما أنفق عليها (من الدر المختار، وحاشية ابن عابدين عليه، جـ ٣، ص ٣٨٧ وما بعدها، والأشباه والنظائر، وجامع الفصولين، جـ ٢، ص ٥٩ وما بعدها).

ولهذا الاضطراب في مذهب الحنفية رأيت من المستحسن أن أعرض لما ذهب إليه الأئمة الآخرون.

ذهب المالكية إلى أن المشترك إذا كان مما يقبل القسمة لم يجبر الشريك الممتنع عن العمارة على مشاركة الطالب له فيها لاندفاع الضرر بالقسمة ، وإن كان مما لا يقبل القسمة كحمام وفرن وحانوت وبرج وغيرها ، وأئمـة الشـريكـ أن يـشارـكـ فيـ العمـارـةـ أمرـهـ القـاضـىـ بـالـمـشـارـكـةـ فـيـهاـ ،ـ فإنـ أـبـىـ قـضـىـ بـيـعـ حـصـتـهـ كـلـهـ لـمـ يـقـومـ بـالـعـمـارـةـ .ـ وـ ذـهـبـ الشـيـخـ النـفـراـوىـ إـلـىـ أـنـ الـمـعـتمـدـ أـنـ يـقـضـىـ بـيـعـ الـكـلـ وـ لـوـ كـانـ ثـمـنـ الـعـمـارـةـ يـكـفـىـ لـلـعـمـارـةـ ،ـ دـفـعـاـ لـلـضـرـرـ بـتـكـثـيرـ الشـركـاءـ ،ـ وـ لـطـالـبـ الـعـمـارـةـ أـنـ يـأـخـذـ المشـترـكـ بـمـاـ قـامـ عـلـيـهـ مـنـ ثـمـنـ ،ـ وـ يـسـتـشـنـىـ مـنـ ذـلـكـ الـبـئـرـ وـالـعـيـنـ ،ـ فـلـاـ يـجـبـ فـيـهـماـ عـلـىـ الـبـيـعـ ،ـ وـ لـكـنـ يـقـالـ لـطـالـبـ الـعـمـارـةـ عـمـرـ إـنـ شـيـثـ ،ـ وـ لـكـ مـاـ حـاـصـلـ مـنـ المـاءـ بـسـبـبـ عـمـارـتـكـ ،ـ إـلـىـ أـنـ تـسـتـوفـىـ بـقـدـرـ مـاـ أـنـفـقـتـ ،ـ مـاـ لـمـ يـدـفـعـ لـكـ صـاحـبـكـ مـاـ يـخـصـهـ مـنـ النـفـقـةـ (ـمـنـ الشـرـحـ الـكـبـيرـ ،ـ وـ حـاشـيـةـ الدـسوـقـىـ عـلـيـهـ ،ـ جـ ٣ـ ،ـ صـ ٣٦٥ـ).

وذهب الشافعية إلى أن أحد الشركين ليس له إجبار صاحبه على العمارة إذ الممتنع يضر بإجباره على العمارة، والضرر لا يزال بالضرر، ويجري ذلك في نهر وقناة وبئر مما لا يقبل القسمة، وقدروا ذلك بألا يكون الشرك الآخر محجورا عليه أو وفقا، ففي هذه الحال يجبر الولي أو الناظر مراعاة لصلحة المحجور عليه وإبقاء لعين الوقف.

وإذا كانت العين المشتركة قد انهدمت وأراد أحد الشركين بناءها لنفسه، لم يمنع وكان البناء له وينفرد بالانتفاع به لأنه ملكه، وإذا أراد إعادة ببنقضها المشترك فللآخر منه كسائر الأعيان المشتركة (هـ من نهاية المحتاج، ج ٤، ص ٤٠٠).  
وبناء على هذا لم يفرقوا بين ما يقبل القسمة وما لا يقبلها.

وذهب الحنابلة إلى أنه إذا كان بين شركين حائط مشترك فانهدم فطلب أحدهما إعادةه وأبى الآخر، ففي إجباره على المشاركة في العمارة روایتان، إحداهما يجبر، نقلها حرب، وهي أصح الروایتين.

قال ابن عقيل : وعلى ذلك أصحابنا، وبه قال مالك في إحدى روایتيه عنه، وقال به القاضي في القديم، واختاره بعض أصحابه وصححه؛ لأن في ترك العمارة ضررا فيجبر عليها، كما يجبر على القسمة إذا طلبها أحد الشركين، وعلى بنقضه إذا خيف سقوط البناء عليهما، وذلك لقول النبي (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) لا ضرر ولا ضرار.

والرواية الثانية لا يجبر، وهي أقوى دليلا وهو مذهب أبي حنيفة، إذ لا يجبر المالك على عمارة ملكه، إذ إنه ملك لاحرمه له في نفسه، فلا يجبر صاحبه على الإنفاق عليه، كما لو كان له خاصة. وفارق القسمة فإنها دفع للضرر فيها بما لا ضرر فيه. وإعادة البناء أو العمارة فيها مقدرة بإلزام أحدهما بإنفاق ماله، ولا يزال الضرر بما فيه ضرر. وإنما يزال بما ليس فيه ضرر. ويفارق هدم البناء إذا خيف سقوطه، لأنه يخاف من سقوطه تلف غيره، فيجبر على ما يزيد هذا التلف. ولا نسلم أن في تركه عمارة المنهدم ضرراً فإن الضرر إنما حصل بانهدامه لا بترك إعادةه. وترك البناء ليس إلا تركا لما يحصل به النفع، وقد يكون الممتنع لا يرى أن إنفاقه بالإنفاق عليه يعادل ما سينفقه في هذه السبيل وقد يكون معسراً، ولكن إذا أراد الطالب للعمارة البناء، فليس للممتنع منعه وله بناؤه بأتفاذه، إن شاء، وبناؤه

بالية من عنده، فإن بناء بأنفاصه فالحائط بينهما على الشركة، كما كان لأن المفق إنما أفق على التاليف، وذلك أثر لا عين يملكونها، وإن بناء من عنده فالحائط له خاصة، ولهمنع شريكه من الانتفاع به ولا يملك إجباره على نقضه، لأنه لا يملك منه من بنائه وإذا أعاده بإذنه رجع عليه بحصته.

وعلى الرواية الأولى ، إذا أجبر الحاكم الممتنع فلم يمتثل أخذ الحاكم من ماله وأنفق . فإن لم يكن له مال أفق عليه طالب العمارة بأمر الحاكم أو بإذن الشريك . وفي هذه الحال يرجع بحصته مما أفق متى قدر صاحبه على الوفاء وإن أفق متبرعاً فليس له الرجوع وإذا بناء لنفسه بنقضه فهو بينهما على ما كان ، وإذا بناء من عنده فهو له خاصة ، إلا أن يدفع شريكه إليه حصته من النفقة . (من المغني ، ج ٥ ، ص ٤٥ وما بعدها).

### تصرفات الشريك بحصة شائعة :

الكلام على تصرف الشريك يقتضى أن نعرض لأهم مسائله وهي : الإجارة والإعارة والرهن والبيع والهبة والصدقة والوقف . وذلك ما سنوافيك به من أحكام الشريعة الإسلامية .

أما التشريع الوضعي فإنه يرى أن الشريك في حال الشيوع مالك لحصته في العين المشتركة يتصرف فيها تصرف المالك في ملكه ، وذلك ما جاء في الفقرة الأولى من المادة (٤٢٦) مدنی مصرى ، إذ نص فيها على أن كل شريك في الشيوع يملك حصته ملكاً تاماً وله أن يتصرف فيها وأن يستولى على ثمارها وأن يستعملها بحيث لا يلحقضرر بحقوق الشركاء الآخرين .

وليس يختلف التشريع الوضعي في هذا عن التشريع الإسلامي من حيث المبدأ ولكن الخلاف بينهما قد يلاحظ في التطبيق ، وذلك نظراً إلى ما يشترط في بعض التصرفات من شروط تشرطها الشريعة الإسلامية ولا توافر مع حال الشيوع بينما لا تشترط في التشريع الوضعي . وهكذا بيان حكم تصرف الشريك شرعاً :

## إجارة الشريك حصته الشائعة :

يرى أبو حنيفة رحمة الله تعالى أن إجارة الحصة الشائعة من غير الشريك لا تجوز، وإن كانت معلومة المقدار كنصف وثلث، وفي تأجيرها للشريك رواياتان عنه، رواية بالجواز وأخرى بعدم الجواز، ومرجع الرواية بعدم الجواز عدم القدرة على تسليم العين المؤجرة قبل القسمة.

وذهب الصالحيان إلى جواز تأجيرها مطلقاً للشريك ولغيره وهو مذهب الشافعية لأن الإجارة ضرب من المعاوضة كالبيع، وإذا جاز بيع المشاع جاز تأجيره، والانتفاع بالمشاع مقدر بالهياكل، وإذا لم يمنع الشيوع من التأجير للشريك، لم يمنع من التأجير لغيره، وإذا كان الشيوع الطارئ لا يفسد الإجارة اتفاقاً، فكذلك لا يفسدها الشيوع المقارن لأن المقدرة على الانتفاع في الحالين واحدة.

ووجه قول أبي حنيفة أن المعقود عليه مجهول بجهالة محله، إذ الشائع اسم بجزء من الكل غير محدد ولا معين كالثالث، وهو غير معين فأشباهه إجارة عبد من عبدين. ثم إن منفعة الشائع غير مقدرة التسلیم والاستفادة إذ لا يتصور تسلیمه بنفسه حقيقة، وإنما يتم تسلیم باقى العين معه، وذلك غير مقدر ولا معقود عليه. والانتفاع بطريق المهايأة ليس هو الانتفاع الذي يقتضيه العقد وهو الانتفاع بالحصة الشائعة في كل المدة، إذ إن التهايؤ انتفاع بالمشترك كلها بعض المدة، وهذا غير مقتضى العقد إن كانت المهايأة زمانية، وإذا كانت مكانية فإن الانتفاع فيها يكون ببعض المستأجر وبغيره.

وفي أثر الشيوع الطارئ رواياتان عن أبي حنيفة أشهرها عدم الفساد به، ويجوز عند أبي حنيفة إجارة شريكين لرجل واحد داراً يملكانها لأن المنافع تدخل في يده جملة واحدة من غير شيء.

وأجار المالكية إجارة الحصة الشائعة في كل ما لا تختلف أجزاءه في الانتفاع به كمالاً ونقصاً، جودة ورداة، دون ما يختلف الانتفاع به في جانب عن جانب، ولذا تجوز عندهم عند تعين الجهة.

ويرى الحنابلة عدم صحة إجارة الحصة الشائعة لغير أحد الشركين، وفي رواية أخرى عن مالك جواز إجارتها مطلقاً.

## **تأجير العين المشتركة :**

وإقدام أحد الشركين على إجارة العين المشتركة جميعها لثالث، تصرف فيما لا يملك بالنظر إلى حصة شريكه، ولذا يكون موقوفا على إجازته، فإن أجازه نفذ في حصته وإن رفض بطل واقتصر العقد على حصة المؤجر وكان للمستأجر حيث ذحق الفسخ لتفرق الصفقة، وهذا عند من يرى جواز تأجير الحصة الشائعة من مالكها لأجنبي، أما عند من لا يرى ذلك، فإن العقد فيها لا يجوز أيضا.

وفي التشريع الوضعي يجوز لأحد الشركاء أن يؤجر حصته في العين المشتركة لشريكه فيها، ولأجنبي، دون توقيف على إذن من صاحبه، وإذا انفرد بتأجير العين المشتركة جميعها لم ينفذ تصرفه بالنسبة لصاحبها، وكان له حق طرده من العين إذا شغلها. وليس للمؤجر الشريك أو المستأجر في هذه الحالة طلب الفسخ، لأن عقد الإجارة في حقهما لازم، إلا إذا كان المستأجر قد أقدم على التعاقد معتقدا أن العين كلها للمؤجر، وقد أجره إليها فله عند ذلك حق طلب الفسخ لوقوعه في غلط جوهري يجوز له طلب الإبطال، ولهذا إذا كان التأجير في جزء معين من العين المشتركة، ثم كانت القسمة فوق الجزء المستأجر في نصيب المؤجر نتيجة لهذه القسمة، استقر الأمر للمستأجر، ولم يكن لأحد أن ينازعه.

(م ٨٢٦) مدنى مصرى :

## **إعارة الحصة الشائعة :**

يرى الخفية جواز الحصة الشائعة مطلقا للشريك ولغيره، لأن عقد العارية عقد غير لازم وليس فيه معنى المعاوضة، والانتفاع بها ممكن بالمهابأة إن كانت لأجنبي وبدون مهابأة إن كانت للشريك. كما يجوز عندهم إيداعها لإمكان المحافظة عليها من الوديع أجنبيا كان أم شريكا (جامع الفصولين، ج ٢، ص ٦٣) وإلى هذا ذهب التشريع الوضعي (م ٤٣٦) مدنى.

## **رهن الحصة الشائعة :**

ويرى الخفية عدم جواز رهن الحصة الشائعة مطلقا من الشريك ومن غيره، فيما يقبل القسمة وفيما لا يقبلها لعدم القدرة على التسليم والقبض، إذ إن قبض الرهن شرط لتساممه وقبض المشاع غير تمام، ولافرق بين شیوع مقارن وشیوع

طارئ. وعن أبي يوسف رحمه الله تعالى أن طروء الشیوع لا يفسد الرهن (جامع الفصولين، ج ٢، ص ٦٤).

أما التشريع الوضعي فيجيز رهن الحصة الشائعة مطلقاً لأنه لا يشترط في الرهن قبضاً إذا ما كان رهناً رسمياً.

### بيع الحصة الشائعة :

يجوز بيع الحصة الشائعة من الشريك ومن الأجنبي مطلقاً قبلت العين المشتركة القسمة أم لا، إلا في مشتركة بسبب الخلط في الحبوب ونحوها فإنه يجوز من الشريك ولا يجوز من أجنبي. ذلك لأن الشركة إذا كانت بينهما ابتداء بشراء أو بوراثة كانت كل حبة مشتركة بينهما، فكان التسليم ممكناً بتسليم حصة من الحبوب المشتركة على الشیوع من غير أن يكون في ذلك خلط بين ملکين كانا متمايزين. أما في حال الخلط فإن كل حبة تكون مملوكة بجميع أجزائها لأحدهما ليس لآخر فيها اشتراك فلا يمكن التسليم إلا بتسليم ما هو غير مملوک للبائع وذلك بتسليم حب مملوک جميعه لأحدهما مخلوطاً بحب مملوک جميعه لآخر فيتوقف على إذنه، بخلاف بيعه من الشريك للقدرة حينئذ على تسليمه لما يملك دون ابتداء على نصيب غيره بتسليمه معه بدون إذن منه.

ويشترط في جواز بيع الحصة الشائعة عدم الضرر بالغير ، وبناء على ذلك لم يجز للشريك أن يبيع حصته من الزرع بدون الأرض قبل أوان قطعه إذ يؤدى ذلك إلى ضرر الشريك الآخر بتعرض زرعه للقطع في سبيل التسليم إلى المشتري قبل أوان قطعه. ولذا يجوز هذا البيع إذا كان بعد أوان القطع لعدم التضرر بالقطع حينئذ، ففي جامع الفصولين : زرع مشترك باع أحد الشريكين حصته فيه بلا إذن شريكه، إن كان ذلك بعد أوان القطع جاز، وإنما لم يجز لتضرره بالقسمة. وفيه دار بين اثنين باع أحدهما حصته في البناء فقط من آخر لم يجز لتضرر الشريك الآخر بالهدم .

ومنعوا أن يبيع أحد الشريكين جزءاً معيناً من مشترك سواء أكان ذلك في أرض أو في بيت من دار بخلاف بيعه جزءاً شائعاً من المشترك <sup>(١)</sup>.

(١) جامع الفصولين، ج ٢، ص ٦٠ والدر المختار وابن عابدين، ج ٢، ص ٣٦٥.

أما إقدام الشريك على بيع العين المشتركة جمميعها أو على بيع جزء معين منها ولو كان معاذلا لما يملك فيها فإنه يعد تصرفًا فيما يملك وفيما لا يملك، بل هو بالنظر إلى أن المبيع معين محدد يعد تصرفًا فيما لا يملك لأنه لا يملك معينا ولا محدداً فيكون بيعه موقوفاً على إجازة شريكه، فإن أجاز نفذه وإن لم يجز، وبناء على ذلك يبطل في حصته ويكون للمشتري حق طلب الفسخ في حصة الشريك الآخر البائع لوقوع هذا التصرف معيناً بسبب ما طرأ عليه من الشيوع ولتفرق الصفة.

أما في التشريع الوضعي فيقول الدكتور الصدفة في كتابه : الملكية ، ج ٢ ، إذا تصرف الشريك في العين المشتركة جمميعها فإن تصرفه يكون قد صدر من غير مالك فيما زاد على حصته ، فإذا كان هذا التصرف يبعاً وقع قبلاً للإبطال فيما بين طرفيه بالنسبة إلى ما زاد على حصته ، طبقاً لحكم المادة (٤٤٦) مدنى ، فيتحقق للمشتري أن يطلب الإبطال دون حاجة إلى انتظار نتيجة القسمة - ولا ينفذ هذا التصرف في حق الشركاء الآخرين فيما يتعلق بحصصهم سواء على أساس المادة (٤٤٦) مدنى أو على أساس المبدأ العام القاضى بأن ليس للشريك أن يأتى عملاً فيه مساس بحقوق الشركاء الآخرين ولا يتوقف ذلك على نتيجة القسمة .

أما إذا كان التصرف في جزء مفرد من العين فإن الفقرة الثانية من المادة (٨٢٦) مدنى مصرى تحكمه ، وتنص على أنه إذا لم يقع هذا الجزء في نصيب المتصرف عند قسمة العين انتقل حق التصرف إلى الجزء الذى آلت إلى المتصرف بطريق القسمة ، وللمتصرف إليه إذا كان يجهل أن المتصرف لا يملك العين التى وقع التصرف فيها مفرزة الحق فى إبطال التصرف . وهذا حكم كما ترى لا يتفق مع ما ذهبت إليه الشريعة الإسلامية لأن انتقال حق المتصرف إليه إلى محل لم يرد عليه العقد أمر لا تقره الشريعة ، ولا يكون ذلك إلا بعقد جديد . وقد علمت أن التصرف من الشريك على هذا النحو يمس حقوق الشركاء الآخرين ، وذلك ما لا يسوغ في الشريعين ؛ ولهذا لا يلزمهم ، ولكنه ينفذ فى التشريعين بإجازتهم كما ينفذ بحكم القانون ، إذا أجريت القسمة فوقع الجزء المتصرف فيه فى نصيب المتصرف .

## **الهبة والصدقة :**

الهبة لا تتم إلا بالقبض الكامل ومن ثم كانت هبة الحصة المشاعرة في عين تقبل القسمة غير جائزة حتى تقسم ثم تقبض إذا كانت لغير شريكه، أما إذا كانت من الشريك لصاحبه فهي جائزة ل تمام القبض وارتفاع الشيوع حينئذ ، وأما إذا كانت العين لا تقبل القسمة فإن هبة أحد الشركين حصلت منها لشريكه والأجنبي جائزة . وطروع الشيوع لا يفسد الهبة بالاتفاق وإذا وهب الشرككان العين المشتركة لواحد وسلماه جميعا صحت الهبة لأنعدام الشيوع عند القبض .

والتصدق بالحصة الشائعة كهيبتها في كل ما مر من الأحكام لأن الصدقة نوع من الهبة

أما التشريع الوضعي فيجيز هبة الحصة الشائعة لأنه لا يتشرط في الهبة قضا إذا وثبتت رسميا ، ولا يحول الشيوع دون القبض قانونا إذا ما كانت بغير إشهاد رسمي .

## **الوقف :**

يرى أبو يوسف صحة وقف الحصة الشائعة من أحد الشركين ولزومه، وذهب محمد إلى ذلك فيما لا يحتمل القسمة. أما فيما يحتمل القسمة فلا يلزم وقف الحصة الشائعة فيه إلا بتسليمها بعد القسمة وهذا في غير المسجد، أما في وقف الأرض مسجدا فلا يجوز مع الشيوع اتفاقا، إذ بقاء الشركة يمنع الخلوص لله تعالى . والشيوع الطارئ لا يفسد الوقف عند محمد رحمه الله<sup>(١)</sup>.

## **إدارة المال الشائع :**

من القواعد المقررة أن إدارة المكان المملوك إنما هي لمالكه أو من يقوم مقامه من وكيل أو وصي أو ولی ، فمثناطها الولاية ، وبناء على ذلك تكون إدارة الأموال المشتركة على العموم من حق الشركاء فيها لأنهم هم المالكون ، وعلى ذلك يجب لإدارتها إدارة تقوم عليه جميعه أن يجمعوا على ذلك أو ينبعوا عنهم وكيلان يقوم بذلك سواء أكانا منهم أو من غيرهم ، وهذا المبدأ لا خلاف فيه بين الشرعين غير

(١) الملكية ، ص ١٩٩ وما بعدها.

أن المادة (٨٢٨) فقرة ٢ مدنى تفيد أن هذه الإنابة قد تكون ضمنية يستدل عليها من الظروف، إذ قد نص فيها على أنه إذا تولى أحد الشركاء الإداره دون اعتراض من الباقين عد وكيلًا عنهم. ولاشك أن من أهم صور الاتفاق بين الشركاء على تنظيم الإدارة للمال الشائع قسمته المهايأة زمنية كانت أم مكانية وسيأتي بيان أحكامها عند كلامنا على انتهاء الشيوع.

وما تجدر الإشارة إليه أن فقهاء الشريعة قد ذهبوا في مجال إدارة المال المشتركة واستثماره إلى أنه إذا وجدت ثمار يخشى عليها كان للشريك عند حضور شريكه وإيابه البيع أن يطلب القسمة ليخلص له التصرف في حصته، فإذا كان شريكه غائباً جاز له بيع الثمار جميعها وأخذ ثمن حصته من المشترى وإبقاء ثمن حصصة صاحبه عينه إلى حضوره، فاما أجاز البيع وقبض ما يخصه وإما رفضه وضمن صاحبه قيمتها وذلك تجنباً للضرر.

وقد ذهب التشريع الوضعي في حال تعدد الاتفاق بين الشركاء إلى تنظيم جعل السلطة في إدارة مالهم المشتركة لأغلبية الشركاء محسوبة على أساس قيمة الأنصباء وفرق فيما يتعلق بمقدار هذه الأغلبية بين أعمال الإدارة المعتادة وأعمال الإدارة غير المعتادة.

فقد نص في المادة (٨٢٨) مدنى مصرى على أن ما يستقر عليه أغلبية الشركاء في أعمال الإدارة المعتادة يكون ملزماً للجميع. وتحسب الأغلبية على أساس قيمة الأنصباء، فإن لم تكن ثمة أغلبية فلللمحكمة بناء على طلب أحد الشركاء أن تتخذ من التدابير ما تقتضيه الضرورة، ولها عند الحاجة تعين مدير لهذا المال وهذه المادة تطابق المادة (٧٨٣) سوري والمادة (٨٣٧) مدنى ليبي، وفي القانون العراقي نصت الفقرة الثانية من المادة (١٠٦٤) على أن ما يستقر عليه رأى أصحاب القدر الأكبر من الحصص في أعمال الإدارة المعتادة يكون ملزماً للجميع حتى المخالف، فإذا لم تكن ثمة أغلبية فلللمحكمة بناء على طلب أحد الشركاء أن تتخذ من الإجراءات ما تقتضيه الضرورة ولها أن تعين عند الحاجة مديرًا، وللأغلبية أيضاً أن تختار مديرًا وأن تحدد مدى سلطته. وإذا تولى أحد الشركاء الإدارة دون اعتراض من الآخرين عد وكيلًا عنهم.

أعمال الإدارة المعتادة هي التي لا تنطوي على تغيير أساسي أو تعديل في الغرض الذي أعد له المال الشائع كالأيجار. وقد شرط التقنين اللبناني أن يكون للأغلبية النافذ رأيها في الإدارة ثلاثة أرباع المصالح التي يتكون منها موضوع الشركة ، وإذا لم يتوافق ذلك لها برأ الشركاء إلى القضاء ليقرر ما يراه أكثر انطباقا على مصلحة الشركة العامة، كما يمكنه حينئذ أن يعين للمال مديرًا ويأمر بقسمته.

أما أعمال الإدارة غير المعتادة فقد نص في المادة (٨٢٩) مدنى مصرى على أن للشركاء الذين يملكون على الأقل ثلاثة أرباع المال الشائع المشترك أن يقرروا في سبيل تحسين الانتفاع بهذا المال من التغييرات الأساسية والتعديل في الغرض الذي أعد له ما يخرج عن حدود الإدارة غير المعتادة، على أن يعلنوا قراراتهم إلى باقى الشركاء، ولمن خالف منهم حق الرجوع إلى المحكمة في خلال شهرين من وقت الإعلان، فإذا وافقت على قرار الأغلبية كان لها أن تقرر مع هذا ما تراه مناسبا من التدابير، ولها بوجه خاص أن تأمر بإعطاء المخالف من الشركاء كفالة تضمن الوفاء بما قد يستحقه من التعويض. وهذه المادة تطابق مادة (٨٧٤) سورى فيما عدا أن هذه الأخيرة تنص على أن يكون إعلان القرارات إلى باقى الشركاء بكتاب مضمون أو بطريقة رسمية أخرى كما تطابقها المادة (٨٣٨) ليبى.

ومن أعمال الإدارة غير المعتادة بناء المنازل وبناء الأراضي الحالية من البناء لإعدادها للاستغلال، ولخطورة هذه الأعمال لم يكن الشارع فيها بالأغلبية المطلقة وجعل للأقلية مع ذلك حق التظلم إلى المحكمة. أما القانون العراقي فقد اكتفى في هذا الشأن بالأغلبية المطلقة للشركاء فجعل لها سلطة التغيير والتبديل بإذن المحكمة، حيث تنص المادة ١٠٦٥ مدنى عراقي على أن للشركاء أصحاب القدر الأكبر في الشخص أن يدخلوا - بإذن من المحكمة في سبيل تحسين الانتفاع بالمال الشائع من التغييرات الأساسية والتعديل في الغرض الذي أعد له المال ما يخرج عن حدود الإدارة المعتادة، وللمحكمة أن تقرر ما تراه مناسبا من الإجراءات، ولها بوجه خاص أن تأمر بإعطاء المخالف من الشركاء كفالة تضمن له الوفاء بما قد يستحقه من التعويض.

أما القانون اللبناني فلا يخول الشركاء سلطة في خصوص أعمال الإدارة غير المعتادة، ومن ثم يتبع إمكان القيام به أن يتفق جميع الشركاء في ذلك، فقد

نص في المادة (٨٣٦) من القانون اللبناني على أن لا تجبر الأقلية على قبول قرارات الأغلبية إذا كانت تختص أولاً بأعمال التصرف وبأعمال الإدارة التي تمس الملكية مباشرة أو تختص بتعديلات جديدة في عقد الشركة أو الشيء المشترك، أو بعقد موجبات جديدة، ففي هذه الأحوال يجب أن يتغلبرأي المعارضين. وهذه المبادئ لا تتفق مع القواعد الشرعية الفقهية في جملتها، إلا بأن يرى أن هذه أحكام تقتضيها المصلحة وهي مصلحة عامة بالنسبة إلى كل مال مشترك على الشيوع، فإذا لم تكن وسيلة لاتفاق بين الشركاء أو لإنهاء هذا الشيوع، فإن الضرورة تقضى بوضع مثل هذا النظام، وفي مثل هذه الحال لا يعد ذلك خروجا على المبادئ الشرعية إذ مراعاة المصلحة يعد من الأدلة الشرعية.

أما الأعمال الخاصة بحفظ الأموال المشتركة، فمن حق كل شريك وذلك مانص عليه في المادة (٨٣٠) إذ جاء فيها : لكل شريك في الشيوع الحق في أن يتخذ من الوسائل ما يلزم لحفظ الشيء المشترك ولو كان ذلك بغير موافقة باقي الشركاء، وبذلك جاءت المادة ٧٨٥ سوري (م ٨٣٩) ليبي، ومادة (١٠٧٩) عراقي وهو ما تدل عليه المادة (٨٣١) من القانون اللبناني، وهذا ما يتفق وما ذهب إليه فقهاء الإسلام، فقد جعلوا أعمال الحفظ من الأعمال التي ينفرد بها كل شريك من جهة أنها أعمال مأذون فيها عرفا، بل لقد أباحوا ذلك للأجنبي، محافظة على المال الواجب احترامه.

### **حق الشريك في نملك حصة صاحبه الشائعة عند بيعها لأجنبي :**

تنص المادة (٨٢٣) مدنی مصری على أن للشريك في المنقول الشائعة ملكيته بين الشركاء فيه أو في مجموع من المنقول والعقارات تشيع ملكيته بين شركاء أن يسترد قبل القسمة الحصة الشائعة التي يبيعها شريك آخر لأجنبي بطريق الممارسة، وذلك خلال ثلاثة أيام من تاريخ علمه بالبيع أو من تاريخ إعلانه به، ويتم الاسترداد بإعلان يوجه إلى كل من البائع والمشتري، ويحل الشريك المسترد محل المشتري في جميع حقوقه والتزاماته إذا هو عوضه عن كل ما أنفقه.

وإذا تعدد المستردون فلكل منهم أن يسترد بنسبة حصته.

وهذا حق شرعه القانون يشبه حق الشفعة، ويتفق معه في الحكم من التشريع إلا أن القانون قد جعل له نطاقاً يختلف بعض الاختلاف عن نطاق

الشفعة، فهو يثبت في المقول بينما لا تثبت الشفعة إلا في العقار عند جمهور الفقهاء، ثم هو لا يثبت إلا في مقول فقط أو في مجموع لا يتكون إلا من عقار، ويثبت للشريك وقت البيع. وإذا تعدد الشركاء كان لكل منهم حق استرداد الحصة التي يبيعها أحدهم كل نسبة حصته، وعلى ذلك تكون شروط ثبوت هذا الحق هي:

- ١ - أن يكون التصرف باليبيع، فلا يثبت عند التصرف بتصرف آخر من أنواع التصرف.
- ٢ - أن يكون التصرف واردا على حصة شائعة فإذا ورد على حصة مفرزة لم يثبت هذا الحق.
- ٣ - أن يكون التصرف صادرا لأجنبي لا لأحد الشركاء.
- ٤ - أن يكون التصرف بطريق الممارسة، فإذا تم بطريق المزاد العلنى فلا يجوز الاسترداد إذ يمكن لمن يريده أن يدخل في المزاد.

ولا يقوم حق الاسترداد إلا بالنسبة إلى الحصة الشائعة المبعة كلها فلا يجوز تجزئتها بطلب جزء منها.

ولم تذهب الشريعة الإسلامية هذا المذهب إذ لم يجعل للشريك في هذه الحال إلا حق تملك الحصة المبعة بطريق الشفعة على ما سنين عند الكلام عليها، وعلى ما تكون فيه وما يجب أن يتوافر لها من شروط.

وقد ذهب القانون المدني الليبي مذهب القانون المصري إذ جاءت فيه المادة (٨٤٢) مطابقة للمادة (٨٣٣) مدنى مصرى، أما التقنين اللبناني فلم يذهب هذا المذهب، ولم يجعل للشريك حقا فيما يباع من الشخص الشائعة في المال المشترك، إلا ما يكون له بالشفعة وفقا لأحكامها، وذلك ما تدل عليه المادة (٨٣٨) منه إذ جاء فيها: أنه إذا باع أحد الشركاء حصته الشائعة من شخص آخر فلسائر الشركاء أن يتذரعوا بحق الشفعة، وفقا لأحكام القانون المختصة بها.

أما القانونان السوري والعرقى فليس فيهما نص في هذا الموضوع.

## انقضاء الشيوع بالقسمة

القسمة في لسان الفقهاء جمع النصيب الشائع من مال مشترك في جانب معين منه بناء على طلب أحد الشركاء، فإذا كانت أرض مشتركة بين اثنين مثلاً فقسمت بينهما على حسب سهامهما، فاختص كل منهما بجانب معين منهما، وكان ذلك بناء على طلب أحدهما - تمت القسمة وصحت، أما إذا لم يكن من أحدهما طلب فلا تكون القسمة صحيحة.

والقسمة في الأعيان أهم سبب ينقضى به الشيوع وهي التي تعرف بالتعريف السابق، أما قسمة المنافع وهي المعروفة باسم المهايأة، فلا ينتهي بها الشيوع في الواقع وإنما تعد طريقة لتنظيم الانتفاع بالمال المشترك. وفيما يأتي الكلام على كل منها.

### قسمة الأعيان :

هي جمع النصيب الشائع أو بعض الأنقباء الشائعة في جزء معين من المال المشترك يمثل هذا النصيب أو هذه الأنقباء في هذا المال، وذلك بطريق الإفراز والتمييز بالنظر إلى بعضه، وبطريق المبادلة أو المعاوضة بالنظر إلى بعضه الآخر، وذلك لأن كل جزء من المال المشترك على الشيوع مملوك لجميع الشركاء فيه على الشيوع مهمما كان ضئيلاً، فإذا خص شريك من الشركاء بجزء معين منه كان بعضه ملكاً لهذا الشريك من قبل الاختصاص به نتيجة لانتشار ملكه وشيوعه في جميع أجزاء المال، وبعضه الآخر ملكاً له بطريق المعاوضة والمبادلة بما كان له في بقية المال المشترك من الأجزاء. ولو لا هذا ما كان هذا النصيب ملكاً لمن يختص به وإنما يكون مشتركاً بين جميع الشركاء كل بقدر حصته في المال المشترك، وإنما يختص به وصار جميعه ملكاً له بالقسمة بناء على أنه قد أخذ فيه عين حقه بالنظر إلى ما يملكه فيه ابتداء، وأخذ باقيه عوضاً عما يملكه من الأجزاء في بقية المال المشترك بطريق المبادلة، فصار كل النصيب له، بعضه من قبل القسمة نتيجة للاشتراك وبعضه بطريق المعاوضة. وسواء في هذا أن تتم القسمة بطريق التراضي أو بطلبها من القاضي لثبوت ما تتوقف عليه المبادلة في الحالين، وهو التراضي بين المتبادلين،

وكذلك الحال إذا كانت جبرية بطلب أحدهما لقيام القاضى حيثذاق مقام الممتنع فى تتحقق رضاه منعاً لظلمه المتمثل فى امتناعه، كما هو الحال فى المدين يجبر على قضاء الدين، ويقوم القاضى ببيع ماله فى هذه السبيل، إذا أصر على امتناعه، إذ قضاء الدين لا يتحقق إلا بطريق المعاوضة بينه وبين ما يوفى به، وبناء على هذا كانت القسمة فى جميع أحوالها إفرازاً بالنسبة لبعض الأجزاء فى النصيب ومعاوضة بالنسبة لبعضها الآخر، وكان معنى المعاوضة لازماً فى كل قسمة شرعية، إلا أنه قد أعطى لها فى المثلث المشتركة حكم الإفراز فى بعض الأحكام لأن المأ孝د من العوض مثل المتروك من العوض، فكان فى المعنى كأنه هو وكان من أعطى له هذا العوض قد أخذ عين حقه، حتى كان لكل من الشركاء أن يأخذ نصيبيه من المال المثلث المشترك بدون رضا من صاحبه وفي غيبته.

وكان معنى المعاوضة فى القسمة فى جنس واحد مثلى كقمح مشترك وكتابين من نوع واحد - ضعيفاً لتساوى البذلين من كل وجه، وكان معنى الإفراز فيها ظاهراً لعدم التفاوت بين آحاد هذا المال أو أجزائه، وكان كل شريك قد أخذ بالقسمة عين حقه مميزاً عن ملك شركائه، ولذا كان لكل منهم أن يقسم فى غيبة الآخرين وبدون علم منهم وأن يتسلّم نصيبيه فى غيبتهم، ولكن لا تتم القسمة إلا بتسلّم الغائب حيثذاق نصيبيه، ولكن يجب أن يلاحظ مع هذا أنه إذا تلفت حصة القاسم المشترك بين الجميع، ولكن يجب أن يلاحظ مع هذا أنه إذا تلفت حصة الشركاء من الشركاء بعد أن تسلّمتها ، تمت القسمة بالنسبة إليه وكان تلفها عليه، ولا يكون له فيما استبقاءه لغيره من الشركاء حظ. غير أنه لوجود معنى المعاوضة فى هذا النوع على الرغم من ذلك، لم تخرب قسمة المكيلات والموزونات والعدديات المتقاربة منه مجازفة كما لا يجوز بيعها مجازفة لما فى ذلك من شبهة ربا الفضل عند عدم التساوى إذ إن المعاوضة بطريق المجازفة فى الأموال الربوية غير جائزه لذلك.

وإذا كانت القسمة فى جنس واحد قيمى كعشرين شاة مشتركة بين اثنين مثلاً، أو قطعة أرض مشتركة فأخذ أحدهما بالقسمة سع شياه، أو أخذ أحدهما الجانب الشرقي من الأرض وأخذ الآخر الباقي كان معنى المبادلة فى هذه القسمة أظهر من معنى الإفراز، لوجود التفاوت بين آحاد المال المشترك أو بين أجزائه، فلا يكون كل من الشريكين قد أخذ عين حقه وإنما أخذ بعض حقه الذى كان له من

قبل، وبدل ما كان له في باقي المال المشترك بطريق المعاوضة بينهما، وبناء على ذلك لا تجوز هذه القسمة إلا بحضور جميع الشركاء ولا يجوز لأى شريك أن يأخذ حصته في غيبة الباقيين، ولكن لاتحاد الجنس في هذا المال، ورغبة أحد الشركاء في أن يتسع بحصته مفرزة يجبر القاضي الممتنع عنها من الشركاء إذا ما طلبها أحدهم.

وإذا كانت في جنسين أو أكثر من مال قيمى أو مثلى أو مختلط فإن معنى المبادلة في هذه الحال يكون أوضح وأظهر منه في الحال السابقة، ولذا لا تجوز القسمة أيضاً إلا بحضور جميع الشركاء، ولا يجوز لأحدهم أن يأخذ حصته في غيبة الآخرين، ولا تتم إلا بتراضيهم جميعاً عليها ، وإذا طلبها أحدهم وامتنع الآخرون لم يجر القاضي عليها من يأباهما منهم، إذا لم تكن بقسمة كل جنس من الأجناس بينهم على حدة.

أما إذا كانت بقسمة كل جنس بينهم، كذلك فإنها حينئذ تكون من الحال الأولى إذا كان ذلك الجنس مثلياً ومن الحال الثانية إذا كان قيمياً.

وفي حكم الأجناس المختلفة الجنس الواحد، إذا تعدد آحاده وتفاوت تفاوتاً فاحشاً كالجوهر، أو لم تعدد ولكن لا يحتفظ كل حظ منفعته التي كانت له قبل القسمة كالحمام الصغير، والطاحونة فإن القسمة في كل ذلك وأمثاله مما لا يتسع بكل حصة منه بعد القسمة الانتفاع الذي كان لها من قبلها، لا تتم إلا برضاء الشركاء، ولا يجر القاضي الممتنع منهم عليها.

وما تقدم يتبيّن أن القسمة قد تتم بقسمة كل واحد من المال المشترك، وتسمى حينئذ قسمة تفريق، كأن يكون المال المشترك أرضاً أو قمحاً فيقسم كل من الأرض والقمح، وقد تتم بإعطاء كل شريك جنساً من المال يجمع فيه نصيه كأن يكون المال المشترك أرضاً زراعية وداراً فيأخذ أحد الشريكين الأرض والأخر الدار، وتسمى حينئذ قسمة جمع. وكل من قسمتي الجمع والت分区 قد تتم بطريق القضاء والجبر عليها من القاضي، وتسمى حينئذ قسمة قضاء أو قضائية، وتكون أمام القاضي بناء على طلب بعض الشركاء مع إباء الآخرين. وقد تتم بالتراضى بين الشركاء، وتسمى حينئذ قسمة تراضٍ أو اتفاقية كما يسمى بها رجال القانون، وفي

هذه الحال قد تكون في مجلس القضاء عند تراضى جميع الشركاء عليها، وقد تكون بعيداً عنه إذا تمت بين الشركاء بتراسبيهم في غير مجلسه.

### والأموال بالنظر إلى هذين النوعين من القسمة نوعان :

الأول : ما يقبل كلا منها وهو كل مال متعدد قبل آحاده التجزئة مع بقاء منفعتها التي كانت لها قبل القسمة، وذلك كعدد من الدور الكبيرة أو الضياع.

والثاني : ما يقبل أحدهما فقط وهو إما أن يقبل قسمة التفريق فقط كدار كبيرة، أو ضياعة من كل مال غير متعدد قبل التجزئة مع بقاء منفعته التي كانت له قبل القسمة لكل حظ منه. وإما أن يقبل قسمة الجمع فقط، وهو كل مال متعدد الآحاد إذا كانت آحاده لا يحتفظ بمنفعتها التي كانت لها بعد القسمة كعدد من السيارات.

ومن البيان المتقدم، يتبين أن القسمة طريق انتفاع كل مالك شريك بما يملك من المال المشترك انتفاعاً كاملاً غير مقيد بحقوق شركائه في هذا المال نتيجة لشركتهم فيه. وأنها لذلك أثر ونتيجة لثبت الملك في المال المشترك، لأنها الطريق إلى تحقيق عنصر الانتفاع على وجه الكمال. ومن ثم كان حق المالك الشريك في القسمة أو حقه في طلب القسمة حقاً لازماً لملكه كحقه في التصرف فيه، ولم يجز أن يحال دونه أو أن يمنع منه ولو باتفاقه بينه وبين شركائه، وكان الاتفاق بين الشركاء في المال المشترك على بقائه مشتركاً وعلى ألا يكون لأحدهم طلب قسمته اتفاقاً باطلأ غير ملزم لهم كاتفاقهم على عدم جواز التصرف فيه ببيع أو نحوه طالت مدة أو قصرت.

ولا يمنع شريك من طلب قسمة المال المشترك إلا حيث تكون آحاد المال أو أجزاءه متفاوتة تفاوتاً فاحشاً، أو تفسدتها القسمة كالجواهر، أو يكون المال عيناً لا يحتفظ كل حظ منها بعد قسمتها بمنفعتها التي كانت له من قبل، ففي هذه الحال لا تتم القسمة إلا بتراسبي جميع الشركاء ولا يمنع منها ترتيب الضرر عليها لرضاهم به، وهم أصحاب الحق، وإن عد ذلك منهم من قبيل السفة وسوء التصرف، ولذا لا يجر القاضي عليها وسيأتي لذلك زيادة بيان.

ذلك ما ذهب إليه الفقه الإسلامي وخالف في ذلك التشريع الوضعي، فقد نص في المادة ٨٣٤ مدني مصرى على أن لكل شريك أن يطالب بقسمة المال الشائع، ما لم يكن مجبراً على البقاء في الشيوع بمقتضى نص أو اتفاق، ولا يجوز بمقتضى الاتفاق أن تمنع القسمة إلى أجل يجاوز خمس سنين، فإذا كان الأجل لا يجاوز هذه المدة نفذ الاتفاق في حق الشريك وفي حق من يخلفه. وبهذا جاءت المادة (٧٨٨) مدنى سوري، والمادة (٨٤٣) مدنى ليبي كما نص في المادة (١٠٧٠) مدنى عراقي على هذه الأحكام، إذ جاء فيها أن لكل شريك أن يطالب بقسمة المال الشائع، ما لم يكن مجبراً على البقاء في الشيوع بمقتضى نص أو شرط. ولا يجوز بمقتضى الشرط أن تمنع القسمة إلى أجل يجاوز خمس سنين. وإذا اتفق الشركاء على البقاء في الشيوع مدة أطول أو مدة غير معينة، فلا يكون الاتفاق معتبراً إلا لمدة خمس سنوات، وينفذ شرط البقاء في الشيوع في حق الشريك، وفي حق من يخلفه.

أما التقنين اللبناني فقد جاء فيه ما يخالف بعض هذه الأحكام، إذ نص في المادة (٨٤٠) من تقنين الموجبات والعقود اللبناني، على أنه لا يجبر أحد على البقاء في الشيوع فلكل شريك أن يطلب القسمة، وكل نص مخالف يكون باطلأ، كما نص في المادة (٨٤١) من هذا التقنين على أنه يجوز مع ذلك الاتفاق على أن الشريك لا يمكنه أن يطلب القسمة إلا بعد انتصار مدة معينة من الزمن لا تتجاوز خمس سنوات على الأكثر، على أن المحكمة يجوز لها حتى في هذه الحال أن تأمر بحل الشركة، وبالقسمة في أثناء المدة المتفق عليها لاستمرار الشيوع. فقد خول هذا التقنين للمحكمة بمقتضى المادة (٨٤١) مخالفة اتفاق الشركاء بأن تأمر بحل الشركة.

والواقع المشاهد أن الملكية الشائعة كثيراً ما تتعارض فيها حقوق الشركاء، ويؤدي تعارضها إلى منازعات قد تعرقل انتفاع الشركاء بالمال المشترك على خير وجه، كما قد ينجم عنها قيود في حرية التصرف مراعاة لحقوق الشركاء، مما قد يحول دون قيام هذه الملكية بما يرجى منها من نفع خاص أو عام، ولذا كان الاتجاه في التشريع إلى إلا يحول دون إنهاء الملكية الشائعة عقبات، وأن يجذب إلى طلبه من يطلبها من الشركاء، وكانت تلك هي وجهة الفقه الإسلامي، غير أنه قد رأى

رجال التشريع أن المصلحة قد تدعوا إلى بقائهما لأسباب وقته عارضة، فذهبوا إلى ترك تقدير ذلك للشركاء أنفسهم لأنهم أدرى بمصالحهم ولكن مع قيود روعى في وضعها جانب المصلحة الاجتماعية. ولهذا كان الأصل أن يكون لكل شريك الحق في طلب القسمة، ولا يمنع من ذلك إلا حيث يكون مجبراً على البقاء في الشيوع بمقتضى نص قانوني، أو اتفاق بين الشركاء، ومن ذلك حال الشيوع الإجباري الذي أشير إليه في المادة ٨٥ مدنى مصرى، إذ جاء فيها بأنه ليس لشركاء في مال شائع أن يطلبوا القسمة إذا تبين من الغرض الذى أعد له هذا المال أنه يجب أن يبقى دائماً على الشيوع. وذلك كما إذا تبين أن الانتفاع به لا يتم إلا على هذا الوجه، وأن القسمة تذهب بمنفعته، وقد عرض الفقهاء مثل هذه الحال على صورة عامة، فذهبوا إلى عدم جواز قسمة الملك المشترك، إذا تضرر جميع الشركاء من قسمته. وذلك كطريق خاص ملوك لشركاء يسلكونه إلى أملاكهم، وليس لهم طريق سواه، ولا تصلح قسمته إلى عدة طرق، أو كسلم مشترك في منزل ذي طبقات لكل شريك طبقة، ولا سبيل لهم إلى وصولهم إلى طبقاتهم إلا عن طريقه، ولا يصلح لأن يكون منه عدة سلالم، ففي مثل هذه الحال لا يجاب طلب القسمة. وجاء في ابن عابدين أن من الفقهاء من ذهب إلى أن القاضى لا يستجيب إلى هذا الطلب، وإن اتفق عليه لأنه لا يجوز للقاضى أن يشغل نفسه بما لا فائدة فيه ولا يكون منه إلا الضرار، ولكن لا يمنعهم إذا فعلوا لأن القاضى لا يمنع من أقدم على إتلاف ماله.

وما يتفرع على ذلك، أنه لو أوصى إنسان لعدة أشخاص بأرض زراعية مشترطاً بقاءها على الشيوع بينهم، فالوصية صحيحة، والشرط باطل لمخالفته مقتضى العقد على ماذهب إليه الفقهاء.

أما في التشريع الوضعي، فقد جاء في الملكية للدكتور الصدة أن اشتراط بقاء المال الموصى به على الشيوع بين الموصى لهم اشتراط صحيح، ما دام أنه لا يمنع القسمة فيما يزيد على خمس سنوات، وكان الباعث عليه مشروعًا، وقال إن هذه المسألة محل خلاف؛ إذ يرى فريق من الشرح أن هذا الشرط باطل، وذلك بناء على أن الشارع لم يجز الخروج على الأصل الذى يقضى بأن للشريك الحق في طلب القسمة إلا باتفاق جميع الشركاء على ذلك حيث يكونون على بيته مما

فيه مصلحتهم ووفاء ذلك الشرط بها مع ملاحظة ما اشترطه القانون من عدم تجاوز المدة خمس سنوات.

ويلاحظ على هذا الرأى أنه تجاهل الباعث المشروع الذى يدفع الموصى إلى إيراد مثل هذا الشرط. وإذا كان للموصى لهذا البعث أن يمنع الموصى له من التصرف فى العين الموصى بها، ويكون اشتراطه ذلك فى الوصية شرطاً صحيحاً فاؤلى أن يجوز له الاشتراط المانع من القسمة لمدة لا تتجاوز خمس سنوات.

وقد يقال في دفع هذه الملاحظة أن اشتراط الموصى على الموصى له عدم التصرف فى العين الموصى بها يجعل وصيته بالعين وصبة بمنافعها دون ذاتها، ومن ثم كان اشتراط عدم التصرف فيها غير مخالف لمقتضى الوصية بخلاف اشتراط بقائهما على الشيرع.

### ركنـاتـا :

ركنها الفعل الذى يحصل به الإفراز والتمييز بين الأنصباء كالكيل فى المكيلات والوزن فى الموزونات والعدد فى المعدودات والزرع فى المزروعات وهكذا.

ويعد هذا الفعل قائماً مقام الإيجاب والقبول من المتقاسمين فيما هو ملحق بالمعاوضة من أنواعها على ما بينا، وبه يتحقق التراضى الواجب لصحة المعاوضة فيها. أما فيما هو معدود من قبيل الإفراز والتمييز بين الأنصباء كالقسمة فى المثل عند اتحاد الجنس فليس فيه معنى المعاوضة، ولذا لا يحتاج الأمر فيه إلى الإيجاب والقبول، إذ يعده الفقهاء مجرد إفراز لتمييز الأنصباء بعضها من بعض.

واعتبار الفعل الذى يتم به الإفراز ركتنا قائماً مقام الإيجاب والقبول فيما ذكر واضح فيما إذا كانت القسمة بالتراضى بين الشركاء لتضمن رضاهم إنابة من يقوم به عنهم فيه، فكان كالوكيل عن طرفى العقد فى إنشائه. أما إذا كانت بطريق الخبر من القاضى فإن نياية القاسم حينئذ عمن يأباهما منهم فى هذه الحال ثبت شرعاً وقضاء للوصول إلى القسمة دفعاً لظلمه، إذ إن إباءه القسمة عند طلبها من طلبها للانتفاع بذلك على وجه الكمال ظلم يجب دفعه. ولهذا لا تصح القسمة إلا بحضور جميع الشركاء فيما يعد من قبيل المعاوضة، وصحت فى غيبة بعضهم فيما يعد إفرازاً وتميزاً. ذلك ما يظهر من كلام الفقهاء وتفرعهم المسائل.

١٦

تعين نصيب كل شريك من الشركاء على حدة ميزة من نصيب غيره فيستقبل  
ملكه نتيجة لها:

وهل تعد القسمة بالنظر إلى هذا الملك كاشفة عما يملكه في المال المشترك، فيعتبر مالكا له منذ بداية الاشتراك والشروع، أم تعد منشئة لهذا الملك فيما لم يكن مملوكا له من الأجزاء التي كانت مملوكة لغيره من الشركاء قبل القسمة فيبتدىء ملكه لها من وقت القسمة عقب أن قد تلقاه عن شركائه بطريق المقايسة والمبادلة، فتطبق أحكام هذه المبادعة بينهما وتترتب عليها آثارها.

لم يظفر هذا الموضوع أو هذا البحث في الفقه الإسلامي ببحثه ونظره استقلالاً بحيث تتضح منه آراء الفقهاء في ذلك، ولكنهم مع ذلك، قد كشفوا عن آرائهم فيه عند بيانهم لطبيعة القسمة، وفي حلولهم لبعض مسائلها، ذلك أنهم قد ذكروا أن القسمة لا تخلو من معنى المعاوضة بين المتقاسمين على ما شرحنا فيما سبق. وأن هذا المعنى قد يكون واضحاً بينا، ولذا كان له أثره. وهذا ما هو حاصل في قسمة الأجناس المختلفة وفي قسمة القيميات على وجه العموم. وكان لذلك لابد فيها من مراعاة تحقق الرضا الواجب لصحة المعاوضة، ولم يجيزوا بذلك الإجبار عليها. ومقتضى ذلك اعتبار المتقاسمين بيعين حل أحدهما محل الآخر، فيما كان له من ملك بمقتضى القسمة، وكان له بناء عليها ملك ما لم يكن مملوكاً له من قبل، وهو ما كان ملكاً لصاحبه من أجزاء المال المشترك نظير حلول صاحبه محله في تملك ما كان مملوكاً له منها. ومعنى ذلك ثبوت الخلافة بينهما على الوجه الذي شرحناه في بيان طبيعة القسمة وأثبتوا فيها لذلك جواز اشتراط الخيار كما أثبتوا خيار الرؤية وخيار العيب وأجازوا الإقالة فيها أى فسخها بالتراضي بين المتقاسمين، كما يجوز في غيرها من عقود المعاوضات كالبيع والإجارة. ومظهر ذلك كله ذهابهم إلى أن القسمة منشأة للحق بالنظر إلى ما ملكه المتقاسم من الأجزاء التي لم تكن مملوكة له من قبل وليس كاشفة بالنسبة إلى جميع ما خص المتقاسم من حظ فيها.

وقد يكون معنى المبادلة فيها غير بين كما في قسمة الجنس الواحد من المثلثات على ما بينا فيما سبق. ولخلفائه لم يشتروا فيها رضا جميع الشركاء، وذهبوا إلى جواز الإجبار عليها ولم يثبتوا فيها خيار الشرط ولا خيار الرؤية ولم يحيزوا فيها الإقالة فلا بطل برضاء المتقاسمين واتفاقهم<sup>(١)</sup>. ومظهر ذلك أنهم اعتبروها في هذه الحال كاشفة عن حق المتقاسم وليس من قبيل المبادلة ولا منشأة لحق له.

وليس مرد هذا إلى التفرقة في معنى القسمة وطبيعتها في الحالين؛ لأن المعنى فيهما واحد وإنما مرده إلى أمر خارج عنها وهو تماثيل المال المقسم تماثلاً لا يتحقق معه معنى المبادلة على وضعه الصحيح المعروف في مبادلة الشيء بغير مثيله، وعلى هذا يكون نظر الفقه الإسلامي متوجهًا إلى اعتبار القسمة في ذاتها منشأة للحق فيما لم يكن ملكاً للمتقاسم من قبل كاشفة له فيما كان ملوكاً له من قبل، وإن اعتبروها كاشفة له في المثلث على العموم بسبب خارج عنها.

ويؤيد هذا ما جاء في الهندية من أن أحد الشركين في الدار إذا باع منها بيته معيناً توقف عقده على إجازة شريكه فإن أجازه نفذ وكان البيت جمیعه لمشتريه وباقى الدار بينهما وإن لم يجز بطل البيع، وذلك لأنه قد باع مالاً يملك إذ لا يملك جميع البيت وإذا وقعت القسمة بعد ذلك فكان البيع في نصيب باعه لم يصح العقد إذ لا صحة لعقد بعد إبطاله ولو كانت كاشفة لصحة العقد.

وكان نظر فقهاء الرومان مماثلاً لنظر فقهاء الإسلام إذ بنا نظرهم على أن جميع الشركاء يملكون كل ذرة من ذرات المال الشائع فلكل منهم حصة فيها فإذا وقعت القسمة أصبح كل منهم مالكاً لجميع ما جعل نصيباً له وذلك لا يكون إلا عن مقايضة تمت في شأن المخصص الشائعة، وعلى هذا إذا وقعت القسمة في مال مشترك موروث بين الورثة فلا يكون الوارث خلفاً عن مورثه إلا بالنسبة إلى حصته الشائعة التي كانت له قبل القسمة في نصيبيه الذي خصبه بالقسمة.

أما بالنسبة لما عداه فإنه يكون خلفاً للمتقاسمين معه وعلى هذا تكون القسمة نافلة للحق في خصوص ما كان لهؤلاء من أجزاء انتقلت بالقسمة إلى المتقاسم

(١) ابن عابدين، ج ٥، ص ١٨٨.

معهم، وقد رتبوا على ذلك أن الرهن الذي ينشئه أحد الشركاء أثناء الشيوع على حصته الشائعة يظل قائماً على كل العقار المرهون على الرغم من وقوع القسمة حتى بعد قسمة هذا العقار وصيروته إلى شريك غير راهنه. إذ في هذه الحال يتول إليه محملا بالرهن بقدر الحصة التي كانت لراهنه فيه، ولما كان الرهن لا يقبل التجزئة فإن المتقاسم لا يستطيع أن يخالص نصيه إلا إذا وفي الدائن بكل دينه - وإذاء هذه النتائج الضارة التي أتت الفقه الوضعي والقضاء في عهد القانون الفرنسي القديم إلى تصوير آخر للقسمة يؤدي إلى عكس هذه النتائج إذ لم تجعل القسمة سند تملك وإنما جعلت تصرفًا محدوداً للأشیاء التي يتلقاها الوراث، فكل واحد من الورثة لا يرث سوى جزء يتعين بالقسمة واعتبرت القسمة ذات أثر رجعى وكان الوراث بمقتضاه خلطاً للمورث بالنسبة لكل ما خصه بسبب القسمة وذلك ما يجعل القسمة كافية للحق ومحددة له وليس ناقلة كما يجعل لها أثراً رجعياً على معنى أن أثراها يرجع ويستند إلى وقت بداية الشيوع.

وعلى هذا جاءت المادة ٨٤٣ مدنى مصرى إذ نص فيها على أنه يعتبر المتقاسم مالكاً للحصة التي آلت إليه منذ أن تملك فى الشيوع وأنه لم يملك غيرها شيئاً فى بقية الحصص وتطابقها المادة ٧٩٧ مدنى سورى والمادة ٨٤٧ ليبي، وتفيد المادة ١٠٧٥ عراقي أن معنى الإفراز فى القسمة يرجع على معنى المبادلة فيها فيعتبر كل متقاسم أنه كان مالكاً للحصة المفرزة التي آلت إليه وأنه لم يكن يملك شيئاً من باقى الحصص وعلى هذا أيضاً التقنين اللبناني.

وما يلاحظ أن هذا الخرج المتمثل فى الرهن لا محل له فى الفقه الإسلامي إذ لا يجوز فيه رهن الشارع.

وجملة القول أن ما ذهب إليه رجال القانون من جعل القسمة كافية لامتنانة إنما هو افتراض يخالف الواقع الجاهم إليه ما يصدر من بعض الشركاء من تصرفات المال المشترك اعتبارها مع قيام الشيوع نافذة فى المال المشترك وكان من أثر ذلك بقاوها فيه بعد قسمته بين الشركاء وكان فى بقائهما إضرار بالغ بغير المتصرف من الشركاء ودفعاً لها الضرر التجئوا إلى الافتراض وجعل القسمة كافية عمما كان للمتصرف من حق وأن تصرفه يجب أن يقتصر على حقه الذى ناله بالقسمة.

أما الفقه الإسلامي فلم يلتجئ إلى مثل هذا الافتراض شيء من أحكامه وذلك لما ذهب إليه من توقف نفاذ جميع تصرفات الشركاء في المال المشترك على أحراز الشركاء إذا ما مسهم هذا التصرف.

**لزومها** : إذا كان المال المشترك مثلياً في يد أحد الشريكين مثلاً وقام بقسمته في غيبة صاحبه جاز ذلك إذا كانت القسمة في كل جنس على حدة دون مبادلة فيما بين الأجناس، غير أنها لاتتم ولا تنفذ إلا بسلامة حظ الغائب ووصوله إلى يده أو بسلامة حظ الشريك الصغير إذا ما قام بها الشريك البالغ ووصوله إلى يد وليه لتوقف اختصاصه به وتعيينه له على تسلمه إياه إذ ليس للشريك ذي اليد ولاية على الغائب أو ولد الصغير في ذلك وبناء على ذلك يتوقف نفاذها ولزومها على تسليم الغائب أو ولد الصغير ما أفرزته القسمة له فإذا هلك قبل وصوله إليه كان ما جعله الشريك الحاضر حظاً لنفسه مشتركاً بينه وبين صاحبه الغائب أو الصغير على ما كان الحال عليه قبل القسمة.

أما القسمة في غير ذلك فإنها لاتتم ولا تنفذ إلا إذا كانت بحضور جميع الشركاء وهم أهل لها فإن كان فيهم صغير أو مجنون وجب حضور من له الولاية عليه وعند ذلك تصير لازمة بتمام التمييز فلا يستقل أحد الشركاء بنقصها بعد ذلك كما أنها تلزم كذلك بإحراز القاضى إذا كان بين الشركاء من هو عديم الأهلية أو ضعيفها ولم يمثله فيها وليه<sup>(١)</sup>.

وإذا قسم القاضى أو نائبه بالقرعة فليس لأحد الشركاء أن يأبى بعد خروج بعض السهام سواء أكانت القسمة بالتراضى أم بالجبر، كما لا يكون له ذلك قبل خروج القرعة وظهور بعض السهام إذا كانت جبرية، أما إذا كانت بالتراضى فإن له أن يرجع ما لم تتعين جميع الأسهم، وعلى الجملة فالقسمة بتمامها تصير لازمة لا يصح الرجوع فيها.

**أنواعها** : القسمة بالنظر إلى الإجبار عليها عند طلبها من أحد الشركاء وإباء غيره نوعان :

نوع يجبر عليه الآبى عند الطلب من أحد الشركاء.

(١) مس ١٨٤، المد المختار، حد، ص ١٨

ونوع لا يجبر عليه الآبي.

وبيان ذلك فيما يلى :

المال المشترك إما أن يكون مثلياً وإما أن يكون قيمياً، وفي كلا الحالين قد يكون جنساً واحداً أو أكثر من جنس.

فإن كان مثلياً وهو جنس واحد وطلب أحد الشركاء فيه قسمته أجب إلى طلبه. وإذا أبأها أحد منهم أجبر عليها إذا لم يترتب عليها ضرر وذلك لأن يكون المشترك مكيلاً أو موزوناً أو عددياً متقارباً فإن ترتب عليها ضرر كما إذا كان المال المشترك واحداً غير متعدد ككتاب مطبوع لم يجب طالبها إلى طلبه إذ لا تكون قسمته إلا بتوزيع أوراقه بين الشركاء فيه وذلك ضرر بين يتنافي مع ما شرعت له القسمة من تأديتها إلى كمال انتفاع الشريك بحظه من المال المشترك وإنما يؤمر الشركاء فيه بالتهايؤ بحسب الزمان فيتفق به كل في مدهه من الزمن ومن أبي ذلك منهم لم يجر على أن يتتفق وإنما يكون الكتاب تحت إرادته.

وإن كان المال المشترك عدة أجناس فطلب أحد الشركاء قسمتها بينهم وذلك بطلب قسمة كل جنس على حدة أجب إلى طلبه وأجبر الآبي عليها أيضاً كما تقدم بيانه.

وإن طلب توزيع الأجناس بينهم لم يجب إلى طلبه إلا إذا تراضى على ذلك جميع الشركاء فإن لم يترضوا على ذلك لم يجبر الآبي وقسم كل جنس بينهم كما تقدم، وذلك لغلبة معنى المبادلة والمعاوضة في القسمة المطلوبة.

وإن كان المال المشترك قيمياً وهو جنس لم تتفاوت آحاده تفاوتاً فاحسناً وطلب أحد الشركاء قسمته أجب إلى طلبه وأجبر الآبي عليها وذلك كضياعة مشتركة وعدد من الغنم أو البقر، وهذا إذا لم يترتب على ذلك ضرر، والمراد بالضرر إلا يكون لكل حظ من المال المقسم بعد قسمته الانتفاع الذي كان له قبلها لأن يكون المال المشترك حماماً لا يقبل قسمته إلى حمامين وآلة أو ثوباناً أو حيواناً ونحو ذلك. ففي هذه الحال لا يجبر آبي القسمة عليها ولا تتم إلا بتراضى جميع الشركاء وإن كان من وراء قسمته بينهم انتفاعهم كل بحظه على وضع معروف.

فإن لم يرضوا قسمته أمرهم القاضى بأن يتتفعوا به بطريق المهايأة إن أمكن ذلك وإنما باع القاضى المال وقسم الثمن بينهم دفعاً للضرر على ما رأه محمد رضى الله عنه.

وإذا كان الضرر المترتب على القسمة يقع في بعض الحظوظ لصغرها مثلاً دون بعضها الآخر كدار للسكنى بين شركاء اختلفت أنصباؤهم فيها كبيراً وصغيراً فإذا قسمت بينهم أمكن لبعضهم أن يجعل حظه داراً لسكناه دون بعضهم الآخر لم تقسم إلا بطلب صاحب الحظ الكبير الذى يتتفع بحظه ولا يجاب صاحب الحظ الصغير إلى طلبه فقسمتها إذا أباها صاحب الحظ الكبير؛ لأن طلبها من صاحب الحظ الصغير يعد سفها إذ ليس من وراء إجابته إلى طلبه متفعة له. وقيل بعكس ذلك لأن طلبها من صاحب الحظ الكبير مع تضرر ذى الحظ الصغير يعد تعسفاً في استعماله حقه لما يتترتب عليه من الضرر بصاحب ضرراً فاحشاً لعدم استطاعته الانتفاع بحظه، بينما يتتفع الطالب بالمال المشترك على أية حال وإنما تكون القسمة في هذه الحال بربما الجميع، وقيل يجاب كل منهما إلى طلبه إذا طلبها وأفتقى به ولكن المتون على أن الذى يجاب إلى طلبه هو صاحب الحظ الكبير وعليه المعمول.

وإن كان المال المشترك القيمي إيجناسياً متعددة مختلفة وأريد قسمة كل جنس على حدة فالحكم كما تقدم، وإن أريد قسمتها على وجه التبادل بين الأجناس لم يجر القاضى الآبى عليها لظهور معنى المعاوضة فيها ظهوراً بينما كما تقدم وذلك ما يستوجب قيامها على التراضى بين جميع الشركاء.

وفي حكم الأجناس القيمية المتعددة الجنس الواحد من المال القيمي إذا تعددت آحاده وكان بينها تفاوت فاحش كالجوهر فإن التفاوت بينها عظيم لا اختلافها في أحجامها وفي صفاتها وفي وضعها وصيورتها مما يكون له أثر كبير في قيمها فلا يقسم إلا بتراضى الشركاء ولا يجر القاضى من يأباها منهم على قسمته وإذا أراد أحد الشركاء البيع وأباه الآبى على بيع نصيه خلافاً لمالك.

وهذا الحكم عام في كل مال مشترك طلب أحد الشركاء بيعه وأبى

ذلك الآخر إذ لا يتعارض على إنسان ماله إلا لدفع الضرر الفاحش<sup>(١)</sup>.

### إدخال النقود في القسمة:

والأصل في القسمة أن تخص كل شريك بكامل نصيحته عيناً. ذلك ماذهب إليه الفقه الإسلامي والفقه الوضعي. غير أنه قد يتعدى ذلك على القسام لأسباب كثيرة تحول دون تحقيقه فيضطر في تحقيق التعادل المطلوب إلى الالتجاء إلى التقد يدفعه من انتقص نصيحته عن حظه المملاكه له من حصل من الشركاء على أكثر من حظه في المال المشترك. وذلك ماتنص عليه في المادة ١/٨٣٧ مدنى مصرى إذ جاء فيها: وإذا تعذر أن يختص أحد الشركاء بكامل نصيحته عيناً عوض بمعدل عمما نقص من نصيحته وتطابقها المادة ٢/٧٩١ مدنى سورى وفي معناها المادة ٣/١٧٢ مدنى عراقي.

والعبرة في هذا الشأن بقيمة الأموال المشتركة وقت إجراء القسمة لا وقت بدء الشروع ولا وقت طلب القسمة.

وكذلك قد تتعدى القسمة العينية بين الشركاء مع مراعاة انتفاع كل شريك بنصيحته منها لأسباب كثيرة لاتخفي؛ وفي مثلها يقرر القسام قبول المال المشترك للقسمة، وكثيراً ما يكون هذا في قسمة المباني. ومثل ذلك لاسبيل إلى إزالة الشروع فيه إلا بالالتجاء إلى القسمة بطريق التصفية، وفيها تنص المادة ٨٤١ مدنى مصرى على أنه إذا لم تتمكن القسمة عيناً أو كان من شأنها إحداث نقص كبير في قيمة المال المراد قسمته بالطريق المبين في قانون المراقبات، وتقتصر المزايدة على الشركاء إذا طلبوا هذا بالإجماع، وتطابقها المادة ٧٩٥ مدنى سورى، وتتفق معها المادتان ١٠٧٤، ١٠٧٣ مدنى عراقي - ذلك ماذهب إليه التشريع الوضعي.

وفي الدر المختار وابن عابدين عليه<sup>(٢)</sup>، أن الدرر لهم لتدخل في قسمة العقار أو المتنقل إلا برضاء الشركاء. وقد علل الزيلى ذلك بأنه لا شركة فيها، وبأن التعديل يقوت بها عند إدخالها في القسمة إذ إن بعضهم يصل إلى عين حقه من المال المشترك في الحال بينما لا يكون للأخر إلا درر في الذمة ويخشى عليها

(١) الدر المختار ص ١٨٣، ص ١٨٤ ج ٥، وحاشية ابن عابدين.

(٢) ج ٥، ص ١٨٥.

التوى، وهذا يدل على أن امتناع ذلك إنما يتحقق في إعطاء أحد الشركاء عيناً وإعطاء الآخر دراهم يدفعها من أعطى العين حتى يقال أن من أخذ الدرارم قد أعطى ما يتولى ولا يتعادل لذلك مع العين، وأن الدرارم لم تكن مشتركة. ثم ذكر صاحب الدر بعد ذلك أن المال المشترك إذا كان أرضاً وبناءً قسم بالقيمة عند أبي يوسف، وعند محمد أنه إذا لم تمكن التسوية بالأعيان جعلت الدرارم مقابل الفضل للضرورة، واستحسن في الاختيار. وقال في الهدایة إن هذا يوافق رواية الأصول. ونتيجة ذلك أن القسمة العينية إذا لم تكن ممكناً كانت قسمة المال بقسمة قيمته بعد بيعه عند أبي يوسف ومحمد وإن فكيف تقسم جوهرة مشتركة أو كتاب مشترك. قال في الدر المختار: وإذا أراد أحد الشركاء البيع وأبي الآخرون لم يجز البيع، ثم قال: ولا تقسم الكتب بين الورثة ولكن يكون الانتفاع بالمهابة، ولا يجوز قسمتها بالأوراق ولا بالمجلدات ولو تراضى الشركاء على قسمتها بالقيمة جاز، وإن لم يجز. ومقتضى ما تقدم أن ذلك مقيد بعدم الضرورة.

وجاء في كشاف القناع أن الطريق إليها هو البيع وقسمة الثمن بين الشركاء في مثل: حيوان وسيف وكتاب. ويجب الآبي على ذلك، قال الشیخ: وهو مذهب أبي حنيفة ومالك وأحمد<sup>(١)</sup>، وإلى ذلك ذهب الشافعية عند تعینه<sup>(٢)</sup>. وبناء على ما ذكر فالفقهاء على اتفاق في أن القسام يلتجأ إلى البيع وقسمة الثمن عند تعین ذلك لقسمة الأعيان المشتركة كما يجوز له التعديل بين الأنصباء بادخال النقود بناء على رضاهم.

وما تقدم يتبيّن أن القسمة قد تتم بقسمة كل نوع من المال المشتركة وتسمى حينئذ قسمة التفريق لأن يكون المال المشترك أرضاً أو داراً أو مقداراً من البر فيقسم كل من الأرض والدار والبر بين الشركاء. وقد تتم بجعل نصيب كل شريك من الشركاء في بعض آحاد المال وجمعه فيه لأن يكون المال المشترك أرضاً وداراً فباخذ أحد الشركين فيه الأرض والأخر الدار، وتسمى هذه القسمة جمع. وكل من قسمة التفريق والجمع قد تتم بطريق القضاء والجبر عليها وتسمى حينئذ قسمة قضاء أو قضائية، وتكون أمام القاضي بناء على طلب أحد الشركاء مع إيهام غيره.

(١) الدر المختار وحاشية ابن عابدين عليه، ج٤، ص ٢٢.

(٢) نهاية المحتاج، ج٨، ص ٢٧٢.

وقد تتم بالتراسى بين الشركاء وتسىى جىئن قسمة تراضى أو قسمة اتفاقية وهذه قد تكون أمام القضاة إذا ماتراسى عليها جميع الشركاء فى مجلسه، وتارة تكون خارج مجلسه.

والأموال بالنسبة إلى هذين النوعين نوعان: نوع يقبل كلاً منها، هو كل مال متعدد قبل أحاد التجزئة مع بقاء ممتلكتها التي كانت لها قبل قسمتها، وذلك كع碌 من الدور الكبيرة والضياع. ونوع يقبل أحدهما فقط وهو إما أن يقبل قسمة التجزء فقط كدار كبيرة أو أرض زراعية واسعة. وضابطه أن يكون المال شيئاً واحداً يقبل التجزئة مع بقاء ممتلكتها التي كانت له قبل قسمته، وإما أن يقبل قسمة الجمع فقط وهو أن يكون متعدد الأحاد، ولكن أحاده إذا قسمت لا يحتفظ كل حظ منها بما كان له من ممتلكة قبل القسمة كعشرين شاه وعشرون سيارات.

هذا ماذهب إليه الفقهاء، وذهب الفقه الوضعي إلى أن القسمة قد تكون اتفاقية، وذلك إذا اتفق الشركاء على كيفية قسمة المال المشترك بينهم وتكون قضائية إذا لم يتتفقا وتولواها لذلك القضاة.

### القسمة الاتفاقية:

تنص المادة ٨٣٥ ملنى مصرى: على أن للشركاء أن يقسموا المال الشائع بينهم بالطريقة التي يرونها إذا انعقد إجماعهم على ذلك فإذا كان من بينهم من هو ناقص الأهلية وجب مراعاة الإجراءات التي نص عليها القانون. وفي المادة ٤ من قانون الولاية على المال المصرى «على الوصى أن يستأنف المحكمة في قسمة مال القاصر بالتراسى إذا كانت له مصلحة في ذلك، فإذا أذنت المحكمة عينت الأسس التي تحرى عليها هذه القسمة والإجراءات التي يجب اتباعها، وعلى الوصى أن يعرض على المحكمة عقد القسمة للثبت من عدالتها. وللمحكمة في جميع الأحوال أن تقرر اتخاذ إجراءات القسمة القضائية». وتنص المادة ٧٩ من هذا القانون على أنه يسرى في شأن قسمة مال الغائب والمحجور عليه مايسرى في شأن قسمة القاصر من أحكام، وذلك ماذهب إليه القانون السوري في مادته ٧٨٩ واللى في مادته ٨٤٤.

وتنص المادة ١٠٧١ عراقي على أن للشركاء إذا لم يكن بينهم محجور

عليه أن يقتسموا المال الشائع قسمة رضائية بالطريقة التي يرونها. وتنص المادة ٩٤١ من تفاصيل الموجبات والعقود اللبناني على أنه في جميع الأحوال الداعية إلى قسمة الأموال المشتركة يجوز للشركاء المالكين حق التصرف في حقوقهم أن يشرعوا في القسمة على الطريقة التي يرونها مناسبة بشرط أن يتتفقوا عليها بالإجماع.

وغمى عن البيان أن القسمة في الفقهين إذا وقعت بين الشركاء باتفاقهم وكان فيهم من هو ناقص الأهلية ثم لم تظفر هذه القسمة بالتصديق عليها من المحكمة المختصة أو كانت قضائية ورفضت المحكمة التصديق عليها فإن من ارتضاها من كاملى الأهلية من الشركاء يظلون مقيدين بها دون أن يكون لهم حق التخلل منها؛ استنادا إلى عدم تصديق المحكمة، ذلك لأن تصديق المحكمة إنما لزم لصلحة ناقص الأهلية فلا يستفيد من عدمه غيره كما أنها إذا كانت اتفاقية لا تم إلا باتفاق جميع الشركاء فإذا ارتضاها بعضهم دون بعض لم ينته بها الشيوع ولكن يقيد برضائه من وافق عليها حتى إذا وافق عليها باقى بعد ذلك تمت وانتهى بها الشيوع.

### **القسمة الفنائية:**

لأى شريك يريد الخروج من الشيوع إذا لم يوفق إلى قسمة رضائية يتفق عليها جميع الشركاء أن يلجأ إلى القضاء لإجراء قسمة هذا المال. ذلك حكم عام في الفقهين وقد نص عليه في المواد ٨٣٦ مدنى مصرى، ١/٧٩٠ مدنى سوري، ٨٤٥ مدنى ليبي، ١/١٠٧٢ مدنى عراقي، ٩٤٢ لبناني. ويتبين من الرجوع إلى هذه المواد أنه إذا اختلف الشركاء في قسمة المال المشترك جبت القسمة القضائية، وأنه إذا كان بين الشركاء ناقص الأهلية أو غائب فإن من البلاد العربية من يحيىز القسمة الاتفاقية بشرط مراعاة الإجراءات التي نص عليها القانون ومنها مصر. ومن هذه البلاد ما يوجب أن تكون القسمة في هذه الحال قضائية، والفقه الإسلامي لا يشترط ذلك.

**تدخل الدائنين للشركاء في القسمة:** وليس لدائن الشريك حق المعارضه ولا حق التدخل في قسمة المال المشترك عند الفقهاء، لأن حقه متعلق بدمة المدينين لا بأموالهم. وخالف في ذلك التشريع الوضعي؛ فقد نص في المادة ٨٤٢ مدنى

مصرى على أن لدائنى كل شريك أن يعارضوا في أن تم القسمة عيناً أو أن يباع المال بالزاد بغير تدخلهم. ومثل ذلك جاء في القانون الليبي م ٨٤٦ والقانون السورى.

ويترتب على ذلك أن على الشركاء أن يدعوا من عارض من الدائنين إلى جميع الإجراءات وإلا كانت القسمة غير نافذة في حقهم. ويجب أن توجه هذه المعارضه إلى جميع الشركاء. ويترتب عليها إلزام الشركاء بإدخال من عارض في جميع إجراءات القسمة وإلا كانت غير نافذة في حقهم. وحكمه ذلك حماية الدائنين من تواطؤ الشركاء تواطؤ يضر بهم كأن يتلقوا على اختصاص شريك مدین منهم بحصة تقل عن حقه ثم يكمل نصيبيه فيما بينهم بنقود لا يستطيع الدائنو الوصول إليها ونحو ذلك.

### **ثبوت الخيارات في القسمة:**

إذا تم القسمة وتعين لكل شريك نصيبيه بالقرعة أو بالرضا فقد لزمت، فلا يجوز لأحد الشركاء أن يستقل ببنقضها ويعدل عنها إلا إذا أثبت غبناً أو خطأ لعدم صحتها في هذه الحال.

ولما في القسمة من معنى المعارضه في الأحوال التي بينها ثبت فيها الخيارات، فإذا كانت قسمة جمع في أجناس مختلفة مثلية أو قيمة ثبت فيها خيار الشرط وخيار الرؤية وخيار العيب، وكذلك في قسمة القيمي من جنس واحد سواء أكانت بتجزئه آحاده أم بعدم تجزئتها على الصحيح من المذهب.

أما في قسمة المثلى من جنس واحد فلا يثبت فيها إلا خيار العيب، وذلك لاشترط السلامة والعدالة فيها، وإنما ثبت الخيارات في القسمة بالتراسى لا في القسمة القضائية، وجاء في البدائع أن الرد بخيار الرؤية والشرط إنما يثبت عندما تكون القسمة بالتراسى أما إذا كانت بالقضاء فلا . إذ لا محل لاشترط الخيار في أمر يقضي به القاضى لما أن القضاء ملزم، وكذلك لا محل لخيار الرؤية فيه لنفس السبب إذ إن لزوم القضاء ينفيه.

### **شروطها: يشترط في المال المقسم ما يأتي :**

(١) أن يكون عيناً فلا تصح قسمة الديون في الذمم؛ ذلك لأن الدين

وصف اعتبارى فى ذمة المدين لا يتصور فيه الإفراز ولا التمييز إذ إن التمييز أو الإفراز إنما يتحقق بأن يصير نصيب كل شريك فى حيز مستقل وفي وجهة مستقلة غير جهات الأنصباء الأخرى؛ وذلك لا يتصور إلا فى الأعيان لأنه فعل حسى لا يكون إلا فى المحسوس، ولا يتصور فى الدين لأنه عدم فى الحقيقة ولا يتصور حيز ولا انقسام فى المعدوم وإنما أعطى الدين حكم الموجود للحاجة ولا حاجة فى القسمة إذ يمكن مباشرتها فى الديون بعد الوفاء. وعلى ذلك فإن القسمة لاتتم إلا بالقبض، وقبض ما فى الذمة غير متتصور لأنه وصف اعتبارى - ولأن فيها معنى التملك على ما بينا وتملك الدين لغير من عليه الدين غير جائز، كما أن بيع الدين بالدين محظوظ.

ولأنه إذا كان شاغلاً للذمم متعددة عند تعدد المدينين لا تتحقق فيه المساواة لتفاوت الذمم ملاعة وثقة فقد يتوى بعض الدين فى ذمة من الذمم ولا يتوى بعضه فى ذمة أخرى فيتضرر من كان التأوى من حظه.

وعلى ذلك إذا كان الدين لاثنين لدى مدينين لم يجز اتفاقهما على أن يختص كل واحد منها بدين معين منهما بل يكون كل ما يستوفيه أحدهما مشتركاً بينهما.

وذهب الحسن وإسحق إلى جواز قسمة الدين قبل قبضه إذا كان فى ذمم متعددة، وليس يمنع من ذلك اختلافها فى الملاعة والثقة كما لا يمنع اختلاف الأعيان فى القيمة من قسمتها، وإلى هذا القول ذهب بعض الخانلة، ولكن الصحيح فى المذهب عدم الجواز.

وببناء على ذلك يكون ما يقتضبه كل شريك من الدين المشترك مشتركاً بين جميع الدائنين فلكل منهم أن يرجع فيه بحصته منه ولا يستقل به القابض إلا إذا رضى بذلك جميع الشركاء؛ وسواء فى ذلك الدين الحال والدين المؤجل؛ إذ إن المؤجل يصير حالاً بأدائه فلا يختص به أحد الشركاء عند أدائه.

وعلى ذلك إذا دفع المدين جميع الدين إلى أحد الشركاء لم تبرأ ذمته بهذا الدفع إلا من حصة القابض، إذ لا ولایة له إلا فى قرض حصته. ولذا كان غير القابض من الشركاء بالخيار، إن شاء رجع على القابض بحصته فيما قبض وإن شاء ترك ذلك ورجع على المدين بحصته من الدين.

(٢) أن يكون المال المقسوم مشتركاً بين جميع الشركاء حين القسمة ولا ملك لغيرهم فيه، وعلى ذلك تكون قسمة الغاصبين لما اشتركتوا في غصبه غير صحيحة.

وإذا قسم المال ظهر بعد قسمته مستحق له فإن استحقه أو استحق بعضاً شائعاً في جميعه بطلت القسمة اتفاقاً، وإن استحق جزءاً شائعاً في أحد الأنصباء فكذلك الحكم عند أبي يوسف لفوات معنى الإفراز بذلك - وقال الإمام: يخير من استحق بعض نصيبه بين المطالبة بفسخ القسمة ثم يقسم المال مرة أخرى، وبين الرجوع على شركائه الآخرين بقسط كل منهم فيما استحق، وفائدة ذلك احتفاظه بما في يده.

وإن استحق جزء معين في أحد الأنصباء أو فيها كلها لم تفسخ اتفاقاً، ولكن يرجع من استحق جزء من نصيبه على الباقين بقدر ما تتعادل به القسمة وتصبح:

وقد نصت المادة ٨٤٤ مدنى مصرى في هذا الصدد على:

(١) أن يضمن المتقاسمون بعضهم لبعض ما قد يقع من تعرض أو استحقاق بسبب سابق على القسمة - ويكون كل منهم ملزماً بنسبة حصته أن يعوض مستحق الضمان منهم على الضمان منهم على أساس تقدير الشيء بقيمته وقت القسمة فإذا كان أحد المتقاسمين معسراً وزع القدر الذي يلزمها على مستحق الضمان وجميع المتقاسمين غير المعسرين.

(٢) ولا محل للضمان إذا كان هناك اتفاق سابق صريح يقضى بالإعفاء منه في الحالة الخاصة التي نشأ عنها، كما يمتنع الضمان أيضاً إذا كان الاستحقاق راجعاً إلى خطأ المتقاسم مستحق الضمان نفسه.

وبمثل هذه الأحكام جاءت المادة ٧٩٨ مدنى سوري، ٨٤٨ مدنى ليبي، وتطابق الفقرة الأولى في المادة السابقة المادة ١٠٧٦ مدنى عراقي. أما الفقرة الثانية فلا مقابل لها في القانون العراقي - وجاء في التقنين اللبناني النص على هذا الضمان إذا كان لسبب سابق على القسمة طبقاً للأحكام الموضوعة في البيع.

وهذا الضمان مؤسس على وجوب تحقيق المساواة بين المتقاسمين، إذ لو اخترع شريك بعين معينة ثم استحقت بأن حكم بها لأجنبى فإنه يظهر بذلك أنه لم يحصل على نصيبه بينما حصل أصحابه على أكثر من نصبياتهم فى المال المشترك. ولا يشمل الضمان ما يظهر فى أحد الأنصباء من العيوب الخفية، إذ مآل ذلك إلى ظهور غبن فى القسمة وله أحکامه الخاصة. وهذا ما أخذ به فى التقنين المصرى والسورى واللبيى والعرقى خلافاً للتقنين اللبناني لمجىء النص فيه عاماً شاملـاً.

وإذا انفرد بعض الشركاء بقسمة المال المشترك وأغفلوا شريكـاً معهم لم يكن ذلك من متناول الضمان وإنما يكون أثره بطلان القسمة.

ويتبين من المادة ٨٤٤ مدنى مصرى - والمواد المطابقة لها فى القوانين العربية الأخرى - أنه يشترط لتحقق الضمان ما يأتـى:

(أ) أن يكون التعرض أو الاستحقاق لسبب سابق على القسمة في الوجود.

(ب) ألا يكون راجعاً إلى خطأ مستحق الضمان نفسه، كما لو أهمل أن يطلب تدخل شركائه في دعوى الاستحقاق المرفوعة عليه وكانت لديهم الوسيلة لدفع هذه الدعوى.

(ج) ألا يكون هناك اتفاق صريح يقضى بالإعفاء من الضمان في الحال الخاصة التي نشأ عنها الاستحقاق أو التعرض فلا يكفى اشتراط عدم الضمان بصفة عامة، غير أن هذا الشرط لم يتلزم إلا في القانون المصرى والسورى واللبيى دون العراقي واللبناني.

وببناء على ما ذكر لا يترتب على التعرض أو الاستحقاق في أية حالة من أحوالها بطلان القسمة، وهو الأثر الذى ذهب إليه الفقه الإسلامي في بعض الأحوال، وإنما يترتب على ذلك إلزام المتقاسمين كل بنسبة حصته بتعويض المتقاسم مستحق الضمان بأن يوزع على جميع المتقاسمين بما فيه المستحق له، وإذا كان فيهم معسر اعتبر معدوماً ووزع الضمان على غيره، وتراعى قسمة المال المشترك وقت قسمته.

وإذا قسم الورثة بينهم تركـة مورثـم ثم ظهر عليها دين بطلـت القسمة إلا إذا أوفوا الدائنـين دينـه أو تنازلـوا الدائـن عنـه أو تركـوا من الترـكة ما يـفـي بـديـنهـ منـ غيرـ

وذلك بسبب أن الدين يحول دون تملك الورثة للتركة حتى يسد. وكذلك الحكم إذا ظهر في التركة موصى له بجزء شائع فيها كلها أو بوصية مرسلة لأن الموصى له مالك فكان شريكاً للورثة في التركة والشرط فيها حضور جميع الشركاء.

ويشترط في القسمة ما يأتي :

(١) ألا تفوت بها منفعة الشركاء فإن فاتت بها منفعتهم جميعاً لم يجز للقاضى أن يجبرهم عليها، كأن يكون المال المشترك آلة أو حيواناً ولكن إذا رضوا جميعاً بالقسمة جاز لهم أن يقتسموا - إذ المال مالهم - وإذا فاتت بها منفعته فذلك شأنهم، وإن فاتت بها منفعة أحدهم فقد اختلف فى ذلك فقهاء الحنفية: فمنهم من ذهب إلى أن القاضى يجبز عليها إذا طلبها من لافتة منفعته وفي قسمة المال منفعة له فلا يضار فى ذلك بسبب غيره. ومنهم من قال إنما يجبز القاضى عليها إذا طلبها من ثفوت منفعته؛ لأن فوات منفعته برضاء ولا يصبح أن يضار بطلب غيره كما فى الحال السابقة، ومنهم من ذهب إلى أن القاضى يجبز عليها بطلب أحدهما، وقد نقدم هذا.

(٢) أن تكون عادلة فإذا ظهر فيها غبن فإن كان يسيرا لم يلتفت إليه. إن كان فاحشاً نقضت إذا كانت بقضاء القاضي؛ لأن قضاء القاضي مقيد بالعدل وإن كان بالتراضى لم يسمع قول مدعيه عنده بعض الفقهاء لسبق رضاه ولتناقضه بناء على ذلك. والأصح أنها تفسخ في الحالين لعدم توافر شرط العدالة فيها.

وفي بيان اليسير والفاحش عدة أقوال: منها أن اليسير ما يدخل تحت تقويم المقومين ، والفاحش ماعداه.. فإذا كان في بعض الأنصباء غبن هو محل اتفاق أهل الخبرة بحيث لا يختلفون في تحققه كان فاحشا وإن اختلفوا كان يسيرا - ومنها أن اليسير ما يتجاوز الخمس بالنظر إلى القيمة والفاحش مازاد على ذلك.. وهناك أقوال أخرى في بيانهما . وخير الآراء هو الرأي الأول وعليه الفتوى.

وقد ذهب التشريع الوضعي إلى جواز نقض القسمة بسبب الغبن فيها، فقد نص في المادة ٨٤٥ مدنى على أنه يجوز نقض القسمة الحاصلة بالتراسى إذا أثبت أحد المتقاسمين أنه قد لحقه منها غبن يزيد على الخمس على أن تكون العبرة في التقدير بقيمة الشيء وقت القسمة، ويجب أن ترفع الدعوى بطلب نقضها خلال

السنة التالية للقسمة وللمدعي عليه أن يقف سيرها ويمنع القسمة من جديد إذا أكمل للمدعي نقداً أو عيناً ما نقص من حصته. وجاء مثل ذلك في المادة ٧٩٩ مدنى سورى، والمادة ٨٤٩ مدنى ليبي.

وتنص المادة ٧٧ مدنى عراقي على أنه يجوز نقص القسمة الخاصة بالتراضى إذا أثبت أحد المتقاسمين أنه قد لحقه منها غبن فاحش، ولا تسمع الدعوى بذلك بعد مرور ستة أشهر من انتهاء القسمة، وللمدعي عليه أن يوقف سيرها ويمنع القسمة من جديد إذا أكمل للمدعي نقداً أو عيناً ما نقص من حصته - ويعتبر الغبن فاحشاً متى زاد على قدر ربع العشر في الドراهم ونصف العشر في العروض والعشر في الحيوانات والخمس في العقار - وما ذهبت إليه هذه المادة في تقدير الغبن الفاحش قول من أقوال فقهاء الحنفية.

وكذلك أجاز التقنين اللبناني نقص القسمة مطلقاً بسبب الغلط أو الإكراه أو الخداع أو الغبن مادة ٩٤٧ من تقنين الموجبات والعقود، كما نص في المادة ٩٤٩ منه على عدم قبول الدعوى بذلك بعد انتفاء السنة التي تلى القسمة.

ويلاحظ أن نقص القسمة بسبب الغبن قد اقتصر فيه على القسمة القضائية فيما عدا التشريع اللبناني؛ وذلك بناءً على أن القسمة القضائية قد اتخذت فيها كل الاحتياطات لمنع الغبن فيها، ولا يسرى هذا الحكم على المهايأة بل تخضع للقواعد العامة للعقود.

(٣) هذا ولابد من حضور جميع الشركاء في القسمة بالتراضى كما قدمنا وحضور من يمثل الغائب أو القاصر منهم، أما في القسمة بالقضاء فالشرط فيها أن تكون بطلب أحدهم.

هذا وقد ذكرنا أن القاضى لا يجبر على القسمة إلا إذا كان انتفاع كل شريك بحظه بعدها انتفاعه به قبلها، وقد ذكرنا الخلاف في ذلك عند الحنفية. ويرى الحنابلة أن للقاضى أن يبيع المال المشترك في هذه الحال ويقسم ثمنه بين الشركاء منعاً للضرر وذلك ما يقضى ببيع المال المشترك وقسمة ثمنه بين الشركاء في كل حال لا تمكن فيها القسمة، ولا تقبل فيها المهايأة، إذ لا ضرر ولا ضرار، وقد سبق القول في ذلك.

الملائكة

هي عبارة عن قسمة منافع المال المشترك على وجه يضمن لكل شريك وصول حقه إليه في منافعه، وإنما تكون في المنافع لا في الأعيان فلا تجوز في ثمار الأشجار ولا في ولد الحيوان ولا في لبنيه ولا صوفه بل سبيل ذلك القسمة العينية. وعلى ذلك لا تجوز المهايأة في بستان مشترك بين اثنين مثلاً على أن يعطى لأحدهما مدة معينة من الزمن يكون له فيها ثمار أشجاره ويعطى للأخر مدة أخرى يكون له فيها ثماره، ولا أن يعطى أحدهما جانباً منه ليكون له ثماره ويعطى الآخر الجانب الآخر لذلك؛ لما في ذلك من الضرر؛ فقد لا يحصل أحدهما في مدتة أو من جانبه الذي أعطى له على شيء من الثمار.

والمهابية نوعان: رمانية ومكانية، فالزمانية، أن يتبادل الشركاء منافع المال المشترك أرماناً بحسب حصصهم فيه فإذا كانت دار مشتركة بين اثنين لأحدهما ثلثها وللآخر ثلثاها، وصح أن يتفقوا على أن يسكن صاحب الثلث شهراً وصاحب الثلثين شهرين وهكذا.

والمكانية: أن يتبادل الشركاء منافع المال المشترك بقسمته بينهم قسمة مؤقتة فإذا كان المال المشترك أرضا زراعية بين اثنين لأحدهما ثلثها وللآخر ثلثاها جاز أن يتفقا على أن يأخذ صاحب الثالث ثلثا معينا منها ليزرعه ويأخذ الآخر باقيها، وإذا كان المال المشترك بينهما دارا ذات طبقتين جاز أن يتفقا على أن يأخذ كل منهما طبقة معينة منها ليتفضل بها. ولابد في الرسمانية من تعين المدة لأنها معيار الانتفاع بخلاف المكانية.

وقد جاء بيان الماهيأة المكانية في الفقرة الأولى من المادة ٨٤٦ مدنى مصرى فنص فيها على أنه في قسمة الماهيأة يتفق الشركاء على أن يختص كل منهم بمنفعة جزء مفرز يوازي حصته في المال الشائع متناولا لشركائه في مقابل ذلك عن الانتفاع بباقي الأجزاء . ولا يصح هذا الاتفاق لمدة تزيد على خمس سنين فإذا لم تشرط لها مدة أو انتهت المدة المتفق عليها ولم يحصل اتفاق جديد كانت مدتھا سنة واحدة تتجدد إذا لم يعلن الشركيل إلى شركائه قبل انتهاء السنة الجارية بثلاثة أشهر أنه لايرغب في التجديد - وقد جاء مثل هذا النص في المادة ٨٠٠ فقرة أولى مدنى سورى والمادة ٨٥ مدنى ليبي والمادة ١٠٧٨ فقرة أولى مدنى عراقي .

وعلى هذا يرى أن التشريع الوضعي خالف الفقه الإسلامي فأوجب أن تكون المهايأة المكانية محددة المدة على الوضع الذي بين في المواد السابقة، ثم نص على أنه إذا لم يشترط لها مدة أو انتهت المدة المتفق عليها ولم يحصل اتفاق جديد وظلت تجدد سنة بعد أخرى حتى دامت خمس عشرة سنة فإنها تحول إلى قسمة نهائية مالم يتفق الشركاء على غير ذلك، وهذا الحكم الأخير انفرد به القانون المصري فقرة ثانية مادة ٨٤٦ والقانوني السوري مادة ٨٠٠.

والحكمة في ذلك كما جاء في المذكرة الإيضاحية لمشروع القانون المصري أنها إذا دامت خمس عشرة سنة دون رغبة في إنهائها من أي شريك كانت خير قسمة يلجأ إليها مع الاطمئنان، وعلى هذا يكون تحولها بقوه القانون إلى قسمة نهائية ومن ثم لا تقبل النقض بسبب الغبن ولا يمنع من هذا التحول وجود شريك قاصر.

وجاء بيان المهايأة الزمانية في المادة ٨٤٧ مدنى مصرى إذ أفادت أنها تكون باتفاق الشركاء على أن يتناوبوا الانتفاع بجميع المال المشترك كل منهم لمدة تناسب مع حصته، ومثل ذلك جاء في المادة ٨٠٠ مدنى سوري والمادة ٨٥١ مدنى ليبي، والمادة ١٠٧٨ مدنى عراقي - ويلاحظ أن التقنين الليبي لم يرد فيه تنظيم في هذا الموضوع كما لا يوجد له نظير في التقنيات الأجنبية<sup>(١)</sup>.

ويرى التشريع الوضعي أن كل شريك في قسمة المهايأة يعتبر مؤجراً للشريك الآخر ومستأجرأ منه لأنها تبادل في المنافع؛ ولذا كانت خاضعة لأحكام عقد الإيجار. إذ نص في المادة ٨٤٨ مدنى مصرى على أنها تخضع من حيث جواز الاحتياج بها على الغير، ومن حيث أهلية المتقاسمين وحقوقهم والتزاماتهم وطرق الإثبات لأحكام عقد الإيجار مادامت هذه الأحكام لا تتعارض مع طبيعة هذه القسمة. وهذه المادة تطابقها المادة ٨٠٢ مدنى سوري والمادة ٨٥٢ مدنى ليبي، كما نص في المادة ١٠٧٩ مدنى عراقي على أن المهايأة تخضع من حيث الأهلية للمتهايائين وحقوقهم والتزاماتهم لأحكام عقد الإيجار مادامت هذه الأحكام لا تتعارض وطبيعة المهايأة.

(١) الملكة للدكتور الصدة

وبناء على هذا تكون ملزمة للمتهايدين لا يجوز لأحدهم العدول عنها ويكون لهم من الحقوق ما للمستأجرين بمقتضى القانون مادامت لاتتنافي مع طبيعة المهايأة.

والهياية في الحالين عقد معاوضة بين منافع المال المشترك، وإذا كان بالترافق بين الشركاء كان غير لازم فلكل منهم أن يعدل عنه ويفسخه أما إذا كانت بقضاء القاضى عند عدم إمكان القسمة كانت لازمة لم يجز فسخها إلا باتفاقهما أو بقضاء القاضى إذا ما أريد قسمة المال بواسطة بيعه وقسمة ثمنه - ولا تبطل المهايأة بموت أحد الشركاء إذ لا فائدة من ذلك إذ لو بطلت لأعادها القاضى مرة أخرى.

وإذا طلب أحد الشركاء المهايأة وطلب غيره القسمة قدم طلب القسمة فإذا أمكنت لأنها أقوى فإذا لم تتمكن أجبر أبي القسمة عليها.

ويجبر القاضى عليها إذا طلبها أحد الشركاء فى الجنس الواحد من الأعيان المتفاوتة تفاوتا يسيرا كما فى الشياب والأراضى - هندية ج ٣ ص ٢٢٩ وذكر شمس الأنمة السرخسى أن القاضى يجبر على التهايؤ على الأظهر.

وفي المهايأة المكانية يجوز لكل شريك أن يتتفق بنفسه وأن يتتفق بواسطة غيره فيغير ويؤجر. أما في الزمانية فلا خلاف عند الحنفية في أن ليس لأحدهما إلا أن يتتفق بنفسه إذا لم يكن شرط بأن له أن يستغل فإن اشتراط جواز الاستغلال فقد ذكر القدورى أنه شرط باطل لا يترتب عليه أثر. وذهب بعض الفقهاء إلى أنه شرط جائز فيها (١).

---

(١) البیداع للكاسانى، ج ٧ ص ١٧ - ٣٣.

## **الملكية الشائعة المستمرة**

من حالات الملكية الشائعة حالة يجب لها بقاوئها على الشيوع، فلا يجوز طلب القسمة فيها. وهي حالة المال المشترك الذي وجد ليؤدي منافع مشتركة، وكان ذلك هو الغرض من وجوده والاشتراك فيه، وجاء في هذا المعنى نص المادة ٨٠٥ مدنى سورى والمادة ٨٥٤ ليبى والمادة ١٠٨١ عراقي، وتشمل هذه الحال الشيوع فى الحائط المشترك والأجزاء المشتركة فى الدور المقسمة إلى طبقات لكل طبقة منها مالك، كالسلم ونحوه والروى الخاص المملوك لعدة ملاك ومخصصاً لرى أراضيهم، وحالة القنطر والممرات الخاصة المملوكة لأربابها ومخصصة لخدمة عقاراتهم - وغنى عن البيان أن عدم قبولها للقسمة مرده إلى أن الانتفاع به لا يتيسر ولا يتحقق إلا مع بقائه على الشيوع - وكان لكل شريك أن يتتفع به مراعياً فى ذلك عدم الإضرار بحقوق الشركاء الآخرين. وبصفة عامة يحق لكل شريك أن يستعمل هذا المال المشترك كما لو كان مملوكاً له ملكية خالصة بشرط إلا يترتب على هذا الاستعمال تعديل في الغرض الذي خصص له المال المشترك أو إضرار بحقوق الشركاء الآخرين، وألا يستعمله في خدمة عقارات أخرى غير التي خصص لخدمتها.

وغنى عن البيان أن ما يتطلبه هذا المال من النفقات يلتزم به الشركاء فيه كل بنسبة حصته فيه، ولكل منهم الحق في أن يتخد من الوسائل مايلزم لحفظه وصيانته. وليس من هذا المال ما يحتاج إلى تفصيل القول فيه: كالجدار المشترك والسلم المشترك من ناحية عمارتهما وتجديدهما وإعادتهما. ولذا نفصل أحکامهما فيما يلى:

**أحكام الجدار المشترك:** سبق الكلام عليه في الملكية الشائعة في الأعيان بما فيه الكفاية.

**ملكية الأسرة:** يحدث كثيراً أن يرى ورثة شخص بعد وفاته بقاء هم على الوضع الذي كانوا عليه في حياته فيظل المال الموروث على حالة مملوكاً لهم على الشيوع يقومون على إدارته واستغلاله وتنميته وتقوم على غلاته معايشهم. وقد رأى الشارع المصرى والسورى والليبي أن هذا الوضع جدير بالتنظيم استجابة لداعى المصلحة، فاستحدث في قوانين مصر وسوريا ولibia نظام ملكية الأسرة: وهو نظام وضعى أساسه الملكية الشائعة العادلة، وقد رووى فيه مابين أفراد الأسرة من ترابط ومالها من عادات، وهو من الناحية الفقهية لا يعلو أن يكون حالة من حالات

الشيوخ العادية قيدت بقيود وضعية اقتضتها المصلحة؛ ولذا فليس لهذا النظام وجود في الفقه الإسلامي وليس له أحكام خاصة.

ملكية الطبقات: يتناول الكلام في هذا الموضوع ثلاث مسائل:

(١) حقوق الملك والتزاماتهم بالنسبة إلى الأجزاء المشتركة.

(٢) إدارة الأجزاء المشتركة.

(٣) أحكام الملكية المفرزة للطبقة - فاما أحكام الملكية المفرزة للطبقة فقد سبق الكلام عليها عند كلامنا على أحكام العلو والسفل في الجزء الأول ١١٢ وما بعدها وإذا فيما يلى الكلام على أحكام الموضوعين الآخرين.

(أ) حقوق الملك والالتزاماتهم بالنسبة إلى الأجزاء المشتركة.

ترتدي الملكية الشائعة في الدار المكونة من طبقات مملوكة لشركاء متعددين لكل طبقة - على الأجزاء المشتركة المعدة لمنفعة جميع الطبقات ولاستعمال جميع الملك ولم تكن العمارة - فيما سلف من الزمن - قد تطورت إلى الصورة الحاضرة؛ ولذا لم يتعرض الفقهاء لما تعرضت له القوانين الآن بالنسبة إلى الأجزاء المشتركة المعدة لخدمة الطبقات وملوكها.

وعلى الجملة فإن هذه الأجزاء المشتركة وقد أصبحت مملوكة لأرباب الطبقات لغرض خاص مشترك فإن القواعد العامة لتنظيم الملكية الشائعة الخاصة بالمرات الخصوصية المملوكة ونحوها تنطبق على هذه الأجزاء، ويكون الانتفاع بها خاصاً للقاعدة العامة التي تقضي بأن يكون انتفاع كل شريك في حدود الغرض الذي أعددت له هذه الأجزاء، وألا يتربّ عليه ضرر بالشركاء الآخرين، وألا يتتفع به في خدمة عقار آخر غير مخصصة له هذه الأجزاء.

وقد تعرض القانون المدني المصري لهذا الموضوع في الفقرة الأولى من المادة ٨٥٦ إذ جاء فيها «أنه إذا تعدد ملاك طبقات الدار أو شققها المختلفة فإنهم يعدون شركاء في ملكية الأرض المقام عليها البناء، وملكية أجزاء البناء المعدة للاستعمال المشترك بين الجميع. وبوجه خاص الأساسات والمجدران الرئيسية والمداخل والأجنحة والأسطح والمصاعد والمرات والدهاليز وقواعد الأرضيات وكل الأنابيب إلا ما كان منها داخل الطبقة أو الشقة، وكل هذا مال موجد ما يخالفه في سندات الملك، وهذا يطابق ما جاء في المادة ٨١١ فقرة أولى مدني سوري، والمادة ٨٦ فقرة أولى مدنى ليبي مع إضافة السلاسل».

ومعلوم أن هذا التعداد جاء على سبيل المثال، وبمقتضى ماذكر لا تكون الجدران الخاصة بالطبقة من الأجزاء المشتركة وتكون الحوائط الفاصلة بين شققتي مشتركة الملكية بين أصحاب هاتين الشققتين، كما يلاحظ أن الفقهاء قد رأوا أن سقف الطبقات السفلية تكون ملكاً لأصحابها، وليس لأرباب الطبقات العليا إلا حق الارتفاق عليها، وليس لأى مالك إحداث أى تعديل في هذه الأجزاء بغير موافقة جميع المالك إلا إذا توافرت شروط أربعة:

- ١ - أن يكون التعديل على نفقته الخاصة.
- ٢ - أن يكون من شأنه تيسير استعمال تلك الأجزاء.
- ٣ - لا يغير من تخصيصها.

٤ - لا يلحق ضرراً بالملالك الآخرين (مادة ٨٥٧ فقرة أولى مدنى مصرى).  
وما تتطلبه هذه الأجزاء المشتركة من النفقات يلزم به المالك بنسبة قيمة الجزء الذى يملكه فى الدار. وهذا ماتقضى به أيضاً الفقرة الثانية من المادة ٨٥٦ مدنى مصرى.  
**(ب) إدارة الأجزاء المشتركة:**

تقضى القواعد الفقهية بأن تكون إدارة هذه الأجزاء المشتركة منوطبة بإدارة ملاكها شأن كل ملك مع مالكه، فإن شاءوا أداروها مجتمعين وإن شاءوا وكلوا عنهم من يديرونها منهم أو من غيرهم.

ولكن الشارع المصرى والشارع资料ى والشارع الليبي اقتبسوا هذه الإدارة نظاماً من القانون资料ى حيث أجازوا لملالك الدار المقسمة إلى طبقات أو شقق أن يكونوا اتحاداً فيما بينهم لإدارة الأجزاء المشتركة فى هذه الدار فقرة أولى مادة ٨٦٢ مدنى مصرى، وفقرة أولى ٨١٧ مدنى سورى، ومادة ٨٦٦ مدنى ليبي.

ويكون سلطان هذا الاتحاد وولايته محددة بما نص عليه فى عقد تكوينه، وإذا لم يكون الاتحاد اعتبرت إدارة أغلبية المالك محسوبة على أساس قيم الأنصباء وتكون هذه الإدارة ملزمة للجميع بشرط أن يدعى جميع ذوى الشأن فى ذلك بكتاب موصى عليه مادة ٨٦٤ مدنى مصرى.

ذلك إلى ماجاء بشأن ذلك بهذا القانون وفي القانون المدنى الليبي، والقانون المدنى سورى، وهذا النظام يتافق مع ماتقضى به الشريعة الإسلامية؛ إذ إن هذا الاتحاد إذا ما كان بموافقة جميع المالك لا يعدو أن يكون وكيلًا عنهم فيكون له من الحقوق مالهم.

بینا فيما سبق ما يدل عليه اسم الملكية في عرف الشرعيين، وما يدل عليه في عرف رجال القانون، وأنه في عرف الشرعيين يعني عن الاختصاص الحاجز سواء أكان في عين أم في منفعة أو حق، وأنه في عرف رجال القانون يقوم على عناصر ثلاثة : الاستعمال والاستغلال والتصرف، وأنه لا يكون إلا في الأعيان الشخصية، وأن المنافع والحقوق لا تصلح محلًا له في اصطلاحهم، ومن ثم كان الكلام في أسباب الملك مختلفاً تبعاً لاختلاف محله ومعناه، فعند رجال القانون يقتصر على بيان أسباب ملك الأعيان فقط، وبناء على ذلك يشترك الفقهان الشرعي والوضعي في أسباب ملك الأعيان مع اختلاف قليل سنثير إليه عند بيانها -، وينفرد الفقه الإسلامي ببيان أسباب ملك المنافع والحقوق باعتبارها أسباباً لهذا النوع من الملك وإن تعرض لها الفقه الوضعي باعتبارها قانونية تنشأ عنها آثار أخرى لا تسمى في عرفه ملكاً، وقد تسمى في كثير من أحوالها التزاماً أو ديناً كما سيأتي تفصيله .

### **أسباب ملك الأعيان :**

ملك العين قد يكون مسبوقاً بملك فيها لأحد من الناس وقد يكون مبتدأ غير مسبوق بملك فيها لأحد، فإذا كان مبتدأ اقتصر سببه على الاستيلاء عليها، أي على سبق يد من استولى عليها، فإذا سبقت يد أحد بالاستيلاء عليها ملكها وإن كان مسبوقاً كان الملك فيها امتداداً للملك السابق عليه، وذلك لانتقال ما كان ثابتاً فيها من ملك من ذمة المالك إلى ذمة مالك آخر، ومن ثم كانت أسباب الملك في هذه الحالة أسباباً في واقع الأمر لانتقال الملك من مالك إلى آخر لإحداثه، وذلك يكون بالوراثة؛ إذ يتنتقل ملك المتوفى في العين بمorte إلى ورثته، وبالوصية إذ يتنتقل ملك الموصى في العين الموصى بها عند وفاته بموجب وصيته إلى الموصى له به، وبالشفعية إذ يتنتقل بها ملك العين المشفوع فيها في ذمة المشفوع ضده إلى ذمة الشفيع، وبالعقد إذ يتنتقل به ملك مالك العين إلى من تعاقد معه، وكذلك الوضع في الالتصاق والحيازة على ما سيأتي بيانه فيما بعد. وإذا كان الملك المسبوق لا يعتبر ملكاً ناشئاً بل امتداداً للملك السابق عليه فإن التبيجة لذلك أنه يعتبر امتداداً للملك الأول الثابت بالاستيلاء .

## الاستيلاء :

يلاحظ في أساليب رجال القانون أنهم يستعملون لفظ استيلاء ولفظ حيازة وهما لفظان لا يكادان يختلفان معنى ودلالة في اللغة العربية، ففي القاموس المعجم الوسيط : استولى على الأمر ظهر عليه وتمكن منه وصار في يده وبلغ الغاية في ذلك، وحاز الشيء ضمه وملكه وجمعه كاحتيازه. وهذه المعانى متلاقة لا اختلاف بينها، والشرعيون يستعملون اللفظين استعمالاً واحداً في وضع اليد على الشيء والظهور عليه مع التمكن منه، أما رجال القانون فإنهم يفرقون بين اللفظين في الاستعمال : فيستعملون لفظ استيلاء في وضع اليد على الشيء والتتمكن منه مع النية في تملكه والظهور بهذا المظهر، ويستعملون لفظ الحيازة فيما يثبت للمستولى من سلطة وولاية على الشيء المستولى عليه بحيث يكون لها مظهر الملكية في مباشرة بعض آثارها، فهى عندهم أثر للاستيلاء ونتيجة له، ومن ثم اختلفت أحکامها على ما سيأتي بيانه. والأموال بالنظر إلى ما يكون للاستيلاء عليها من أثر فيها نوعان :

أموال مباحة، وأموال مملوكة.

فالمحابة هي التي تملك بالاستيلاء عليها فينشأ به الملك فيها من استولى عليها، أما المملوكة فالاستيلاء عليها أو حيازتها حق مالكها، وأثر من آثار ملكه إليها، ولا يكون لغير مالكها إلا عن طريقه.

ولما كانت جميع الأمور قد خلقها الله سبحانه وتعالى للناس ليتذمروا بها كانت مباحة لهم، قال تعالى «هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميماً» «البقرة» وكان لهم أن يتذمروا بها، وذلك عن طريق استيلائهم عليها وتمكنهم منها على أوضاع وصور أدت في كثير من الأحوال إلى اختصاصهم بها والاستئثار بها فيها استئثراً سمي ملكاً وامتلاكاً، وعد المصدر والأساس لوجود الاتفاف وصوره. ومن ثم كان الاستيلاء سبباً من أسباب الملك، وكان السبب الوحيد لتملك المال المحاب، وكان الملك الناشئ به مصدر كل ملك وجده بعده.

فالمال المحاب قبل الاستيلاء عليه لم يكن ملكاً لأحد فإذا استولى عليه إنسان أصبح ملكاً له ينتقل عنه إلى ورثته بعد وفاته، أو إلى من يملكه إياه بعقد من

العقود أو بأى سبب من الأسباب الناقلة للملك. وهذا ما اقتضته طبيعة الحياة الاجتماعية، وأقرتة الشريعة الإسلامية فيما أثر عن رسول الله ﷺ. فقد روى أن أسحرا بن مفرس قال : « أتيت رسول الله ﷺ فبايعته فقال : من سبق إلى ما لم يسبق إليه أحد فهو له » قال : « فخرج الناس يتعاردون ويتحاطون » رواه أبو داود، « أى يسرعون في السير ويعملون على الأرض علامات بالخطوط وهي ما تسمى بالخطط واحدتها خطة » ليثبتوا سبق أيديهم على ما حازت من الأرض.

وعن جابر بن عبد الله قال : قال رسول الله ﷺ : « من أحاط حائطا على أرض فهى له » رواه أحمد وأبو داود. وفي رواية : « من أحيا أرضا ميتة فهى له » رواه أحمد والترمذى وصححه.

والأرض الميتة هي التي لم تعمر، شبهت عمارتها بالحياة وتعطيلها بالموت، وإذا كان هذا هو حكم العقار فالمقول به أولى لكمال الحيازة والاستيلاء فيه ولظهور الاستئثار به ظهورا لا يكون في العقار.

وإنما يتحقق الاستيلاء ويترتب عليه أثره وهو الملك إذا كان بفعل يؤدى إلى التمكّن ووضع اليد. فإذا لم يكن فعل لم يتحقق الاستيلاء ولم يثبت ملك. وعلى هذا لو حظر إنسان السمك في حظيرة فإن أمكن بذلك أخذه من غير صيد كان هذا استيلاء وتملكه بهذا الفعل، ولذا يجوز له بيعه على هذا الوضع. وإن لم يمكن أخذه من الحظيرة إلا بصيده لم يملكه لأن لا يعد مستوليا عليه بوجوده في الحظيرة على هذا الوضع. وكذلك الحكم في سائر المباحث : كالطير إذا باضت أو فرخت في أرض إنسان فإنه لا يخرج بذلك عن إياحته ويكون لكل من سبق إلى أخذه سواء في ذلك صاحب الأرض أو غيره.

ولا يختلف الحكم إذا ما كان صاحب الأرض قد أعد في أرضه وكره لذلك فاحتله الطير دون عمل من صاحب الوكر.

ومن الفقهاء المتأخرین من ذهب إلى أن اتخاذ الوكر يعد عملاً يتحقق به الاستيلاء فإذا حل فيه الصيد صار ملوكاً لصاحب الوكر. ويقول صاحب البدائع : إن هذا الرأي غير سديد؛ لأن هذا لا يعد أخذنا. والرسول ﷺ يقول : فهو لمن أخذه ولأن الملك في المباح إنما يثبت الاستيلاء عليه، وإذا أخذه من الوكر إنسان غير صاحب الوكر كان هو المستولي عليه دون صاحب الوكر.

وكذلك الحكم في صيد التجأ إلى أرض رجل أو إلى داره فلا يعد ذلك استيلاً من صاحب الأرض أو الدار، ولذا لو أخذه من الأرض أو الدار إنسان كان له. ولكن لو رد صاحب الدار عليه الباب بعد التجاوه ملكه، فذلك إن أمكنه أخذه من غير صيده؛ لتحقق الاستيلاه عليه بفعله مع إمكان أخيه، وكذلك لو نصب شبكة فتعقل فيها صيد على وضع ليس له خلاص منها فإنه يكون لصاحب الشبكة سواء كان ملكاً له أم لغيره. وكذلك من أرسل بازى إنسان بغير إذنه على صيد فأخذه، أو أغوى كلباً لإنسان على صيد فأخذه فإنه يكون للمرسل أو المغرى لصاحب البازى أو الكلب. ولكن لو نصب فسطاطاً فالتجأ إليه صيد لم يملكه لأن نصب الفسطاطاً لم يكن لهذا الغرض بل لغرض آخر، فلم يكن نصبه عملاً يراد به الاستيلاه بخلاف نصب الشبكة<sup>(١)</sup>.

ولو حفر حفرة فوق فيها صيد فإن كان قد حفرها ليجمع فيها الماء لم يملكه بوقوعه فيها وكان من أخذه منها، وإن حفرها للاصطياد ملكه بوقوعه فيها<sup>(٢)</sup>. وعلى هذا لو ترك إنسان طستاً تحت قبة السماء فنزل فيه المطر فملأه لم يحرزه بذلك ولم يملكه، ولو وضعه لهذا الغرض أحزره بذلك وملكه وكان له بيعه ومنعه.

وحاصل القول في ذلك أن الاستيلاه المفید للملك نوعان: حقيقي وحكمي.  
فال حقيقي : يكون يوضع اليد فعلاً أو بالقوة كالأشجار المباحة تقطعها، والأئمار فيها تبنيها، والماء تملأ منه إناءك، والصيد تمسكه بيده، فتملك كل ذلك للاستيلاه عليه استيلاه حقيقياً. وكذلك إذا قصدت إلى الشجرة المباحة أو إلى ثمرةها أو إلى الكلأ أو إلى صيد قد وقع في حفرة وصررت قريباً من هؤلاء بحيث لو مدت يدك إليه لأخذته فإنك تملكه لأنك قد استوليت عليه ووضعت يدك عليه بالقوة.

اما الاستيلاه الحكمي فإنه يكون باستعمال الآلات وتهيئة المباح لأن توضع اليد عليه فعلاً أو بالقوة : كتجمعي ماء المطر في طست ووضع على الأرض لذلك، أو في حفرة حفرت لهذا الغرض، وكتعلق صيد في شبكة نصب، أو رمية بمقدوف خرج به عن امتناعه وتأبده.

(١) البدائع ج ٦ ص ١٩٣ و ١٩٤ وخانية ج ٥ ص ٤١٨.

(٢) هندية ج ٥ ص ١٤٧.

وترتب الملك على الاستيلاء الحقيقى لا يحتاج إلى نية وقصد، فهو سبب فعلى لا يشترط فى ترتيب أثره عليه نية التملك، ولذا يعتبر من كل من يصدر منه ولو كان غير أهل للالتزام والإرادة كالجنون والصغير الذى لا يميز. فإذا تناول أحدهما مالا مباحاً تملكه بتناوله؛ لأن النية فى هذا النوع من الاستيلاء ليست شرطاً.

أما الاستيلاء الحكيم فلا تترتب عليه الملكية إلا إذا قصد به الإحرار، فإن لم يقصد به الإحرار لم تترتب عليه ملكية، وذلك كما يرى فى ما تجمع فى طست تحت قبة السماء لا لهذا الغرض، وفي حيوان التجأ إلى أرض شخص أو دار إنسان كما فى الفتوى الخيرية.

ورأى مالك<sup>(١)</sup> والشافعى<sup>(٢)</sup> وأحمد<sup>(٣)</sup> كرأى الحنفية فى الاستيلاء الحقيقى، والشافعى وأحمد روایتان فى الاستيلاء الحكيم إدحاهما أنه كالحقيقى، والآخرى كرأى الحنفية.

فقد جاء فيما روى عنهم أن الاستيلاء الحكيم على الصيد إن كان باللة من الآلات التي تستعمل فى العادة للصيد وتت忤د للاستيلاء عليه تربت عليه الملك وإن لم يكن من المستولى نية التملك أو القصد إليه.

أما إذا تم الاستيلاء عليه بما لا يترتب عليه الملك على أصح القولين إلا إذا قصد به التملك فإن لم يقصد به التملك لم يملكه وإن صار به أحق من غيره عند الشافعى، وعلى هذا ففى الصيد يقع فى أرض إنسان وصار مقلوراً عليه بسبب توحله أو انكسار عضو منه لم يملكه صاحب الأرض فى الأصح عند الشافعية والحنابلة، إذ لا يقصد بالأرض الاصطياد، ولو وقع فى شبكة، أعدت للصيد ملكه عندهم بمجرد وقوعه فيها لوجود القصد إلى الاصطياد<sup>(٤)</sup>.

(١) فتح المدخل جزء ١ ص ٥٨٥ وما بعدها.

(٢) نهاية للمحتاج جزء ٨ ص ١١٧ وما بعدها.

(٣) جزء ٤ ص ١٢٨، ١٢٣ وما بعدها.

(٤) كشف النقاع جزء ٤ ص ١٢٣، ١٢٤، والمفتى جزء ١١ ص ٣٠، وقواعد ابن رجب ص ١٩، ونهاية للمحتاج جزء ٥ ص ٣٢٦ وما بعدها - وجزء ٨ ص ١١٧، ١١٨.

أما المالكية<sup>(١)</sup> فقد جاء في منح الجليل جزء ١ ص ٥٨٦ ما يفيد أن الاستيلاء الحكمي كالاستيلاء الحقيقي في عدم اشتراط القصد في إفادته الملك على ما ذهب إليه ابن رشد.

أما على ما ذهب إليه آخرون فإن القصد شرط في التملك كرأي الحنفية، والرأي الأول رأى بعض الخنابلة ذكره ابن رجب في قواعده ص ١٩٠ . والاستيلاء الحكمي - كما ذكرنا - يكون باستعمال الآلات، غير أن هذه الآلات، إذا كانت للصيد كان اقتناؤها واتخاذها واستعمالها دليلاً على نية الصيد عادة؛ ولذا لم يشترط في ترتيب الملكية على الاستيلاء بها القصد إلى الإحرار، وإنما الشرط إلا يكون قد استعملها لغرض آخر إذا ما تعلق بها صيد.

ومن ثم قال الحنفية : إذا وضع الصائد شبكة للتجفيف فتعلق بها صيد لم يملكه بمجرد تعلقه بها؛ ذلك لأن عمله قصد به شيء آخر خلاف الإحرار، ولا يملكه إلا إذا حضر إليها فامسك الصيد أو كان بحيث لو مديه إليه لأخذنه لوجود الاستيلاء الحقيقي حينئذ، ولكنه إذا كان قد وضعها بقصد الإحرار ففر الصيد أو بلا قصد فتعلق بها صيد ملكه من وقت تعلقه بها، وإن كان هذا الملك غير مستقر لا احتمال زواله بانتقاد الاستيلاء وذلك بتخلص الصيد من الشبكة وفراره.

وإذا استعمل آلات ليست للصيد فلا يترتّب على الاستيلاء بوسائلها التملك إلا إذا قصد من استعمالها إحرار الصيد. ولذا جاء في المسوط : لو تكسر صيد في أرض إنسان فصار لا يستطيع براحاً أو رمى صيدها فوق فرق في أرض رجل ولا يدرى من رماه فأخذنه رجل آخر فهو للذى أخذنه؛ لأنه قد أحزره بأخذنه ولم يوجد من صاحب الأرض إحرار - وإن عجز الصيد عن الطيران بما أصابه؛ لأن المباح يملك بالإحرار<sup>(٢)</sup>.

وعلى ذلك مسألة الحفرة يتردى فيها صيد وقد سبقت . . .

وجاء في الهندية : إذا اتّخذ النحل مكاناً في أرض رجل فعمل فيه، لم يملكه صاحب الأرض لعدم استيلائه عليه، ولكن يملك عسله لاستيلائه عليه

(١) فتح الجليل جزء ١ ص ٥٨٥ .

(٢) المسوط جزء ١١ ص ٢٥١ .

استيلاء حكمياً. ووجهة ذلك أن عادة أصحاب الأراضي والزراع قد جرت باتخاذ كوارات النحل في أرضهم لطلب عسله، وشاع ذلك حتى صار العسل كأنه من ثمار الأرض ولأجله تطلب كما تطلب للزروع فأصبحت بذلك كأنها آلة لأخذ العسل، فإذا وجد فيها العسل ملكه صاحبها لتحقيق الاستيلاء الحكمي عليه وجود النية حكماً وهو اتخاذ الأرض عادة لجني العسل<sup>(١)</sup>.

الزيدية : ويرى الزيدية أن المباح يملك بالاستيلاء ولا يتشرط في ذلك نية التملك. ولذا يملك الجنون والصبي باستيلائه على المباح. ففوجئ ماء المطر واجتمعه في قسط وضع للحفظ فوق سطح لا يصير به الماء مملوكاً. وإذا أحرق شجراً في بقعة من فلاة يريد أحياءها ملكها بهذا الإحراق؛ لأنَّه استيلاء «صاحبته عمارة الأرض» ومن بين أن مرجع ذلك إلى عرف جرى عليه أهل هذه الأرض ولكنَّه إذا امتدت النار وانتقلت بفعل الريح إلى قطعة أخرى فأحرقت شجرها لم يملِكها - «الأزهار جزء ٣ ص ٣٢٣» وفيه أيضاً: لو سقى رجل أرضه فتوحل: ظبي وخرج عن امتناعه ملكه صاحب الأرض؛ لأنَّه يعد حائزًا له حينئذ ولو وجود الفعل منه ولو كان ذلك نتيجة لتفريحه فالأقرب أنه مالك الأرض لا لمن نفره. ومثل ذلك في الحكم الطيير يدخل دار رجل لا يأخذنه إلا بمحاولة ولا يمكنه أن يطير إلا في الدار ولا يؤخذ إلا بمثقة فإنه يكون له، ولو كانت الأرض مستأجرة فالطيير للمستأجر.

أهل الظاهر : وجاء في المحتوى لابن حزم أن كل من نصب فخاً أو حبالة أو حفر زيبة للصيد فكل ما وقع في شيء من ذلك كان ملكاً له ولا يحل لأحد سواه، فإذا فعل ذلك لا يقصد أخذ الصيد فوق فيها الصيد فأخذنه آخر فهو من أخذنه، ويملك كل ما استولى عليه من المباح مما قصد تملكه.

إذا لم ينْدو التملك لم يملك وبقي الصيد على حاله لـ<sup>حق</sup> تملكه بالاستيلاء عليه، وكذلك ما عشش في شجرة أو جدار في دار لا يكون ملكاً لمالك الشجرة أو الدار إلا أن يحدث له تملقاً - ويملك الصيد بتذكيره وبأن يقدر عليه قبل موته بأن يفقد به امتناعه وتلبيده وقدرته على الفرار (ج ٦ ص ٤٦٦ مسألة ١٠٧٩، ١٠٨٠، ١٠٧١، ١٠٧٤، ١٠٧٣ ومسألة ٤٦٤).

(١) هندية نقل عن الخانية ج ٥ ص ١٤٧.

ويرى الإباضية أن المال المباح يملك بالاستيلاء عليه باليد أو بوساطة آلة من الآلات كالشباك أو الحبال أو الحفر تحفر لذلك، فإن انفلت المتعلق في الشبكة أو خرج الواقع في الحفرة انتقض ملكه، وما أخذ باليد ففر بعد ذلك لم يكن لغيره أن يتملكه بأخذ، وعليه أن يرده إذا أخذته. وكذلك يملكه صاحب البيت إذا دخله حيوان فأغلق بابه عليه ولا يكون لغيره أن يتملكه بعد ذلك، فإن لم يغلق الباب عليه لم يملكه، ولا ينتقض ملك ما يسقط من شبكة الصياد أو من وعائه بعد إمساكه، بخلاف شبكة الأرض إذا انفلت فيها قبل إمساك الصائد له. وإذا نفر السمك فوقعت سمكة في سفينة سائرة فهي لأخذها، وقيل هي لصاحب السفينة لأن السفينة قد حبسها ولا تطيق الخروج منها لفراقتها الماء، وإن أطاقت الخروج بالوثوب فهي من أخذها<sup>(١)</sup>.

**الشيعة الجعفرية** : يملك المباح بالاستيلاء عليه : فيملك الصيد إذا أخذ باليد وبآلة من آلات الصيد كالحبالة والشبكة والشرك، ويملكه الناصل بذلك. فإن أخذه غيره كان عليه أن يرده لصاحب الآلة، وإن انفلت من الآلة قبل أخذه منها لم يملكه صاحبها وعاد إلى حاله، وكذلك إذا انفلت الصيد من الشبكة وسار بها فإن صاده آخر ملكه ورد الشبكة، ولو مشى بالشبكة على وجه لا يقدر على الامتناع فهو لصاحبها لأنها أزالت امتناعه، ولو انفلت بعد إثباته لم يخرج عن ملك مالكه كما إذا أمسكه الصائد بيده ثم انفلت منه ولو أطلقه من يده لم يخرج عن ملكه، ولو نوى بطلاقه تركه راغباً عنه فالاقرب أنه لا يمكن لغيره أن يملكه ولا يخرج عن ملكه. ولو دخل داراً فأخذه صاحبها ملكه بأخذه لا بدخوله الدار. (تحرير الأحكام جزء ١ ص ١٥٧) وهم في هذه الأحكام لا يخالفون الحنفية.

وخلاصة ما سبق أن الاستيلاء على المال المباح باعتباره سبباً لتملكه يمتاز عن سائر التملك بثلاثة أمور :

**الأول** : أنه سبب منشئ للملكية بخلاف غيره من الأسباب الشرعية فإنها ناقلة لها لا منشئة، ولا خلاف في ذلك.

**الثاني** : أنه خاص بالأموال المباحة فلا يفيد ملكاً في الأموال المملوكة عقاراً كانت أم منقوله ولو طالت مدةحيازه فيها. وبناء على ذلك لا يملك مال مملوك

(١) شرح النيل ج ٣ ص ٥٧١، ٥٧٤، ٥٧٦، ص ٥٧٤.

بوضع اليد عليه وإن تقادم عهده، كما لا يسقط حق تركه صاحبه وإن طالت مدة الترك. وذلك خلافا لما جرى عليه التشريع الوضعي فإنه يجعل وضع اليد على المال المملوك مدة معينة تختلف باختلاف الأموال سببا من أسباب تملكه متى تحققت به حيازة هذا المال حيازة استأثر فيها بمنافعه وبالتصريف فيه، وبعبارة أخرى متى تحققت به حيازة هذا المال حيازة فعلية مقرونة بنية التملك له، كما جعل مضى مدة معينة على الحق مع ترك المطالبة به سببا مسقطا له، ويختلف مقدار المدة باختلاف الحقوق وما يلابسها. ولستنا بقصد شرح هذا الموضوع، وإنما يكون تفصيل أحکامه في اكتساب الملك بمضى المدة وسقوط الدعوى بالحق لمضى المدة.

الثالث : أنه سبب فعلى ، ولذا يعتبر من كل من يستطيع ولو كان غير أهل للالتزام بالقول ، كالمجنون والصبي ، كما أشرنا إلى ذلك فيما سبق .

والمال المباح إما أن يكون منقولا أو عقارا : فإن كان منقولا كانت حيازته والاستياء عليه بوضع اليد وضعا حقيقيا ، ويكون ذلك في كل منقول كالصيند والكلا والمعادن والأشجار إذا كانت على وجه الأرض - على تفصيل سبق وسيأتي عند الكلام على تملك كل نوع منه - وإن كان عقارا كانت حيازته والاستياء عليه بعمارته كما سيأتي عند الكلام على الأرض الموات . وقد ذكرنا أن الاستياء على الأموال المباحة المنقوله لا يشترط فيه القصد إلى التملك إذا كان حقيقيا ، أما إذا كان حكميا فقد ذكرنا فيما سبق اختلاف الفقهاء في اشتراط القصد إليه .

المال المباح : المال المباح هو مالا مالك له وهو عند الفقهاء إما منقول وإما عقار . أما عند رجال القانون فالمباح لا يكون إلا منقولا . أما العقار فهو مملوك في جميع أوضاعه؛ لأنه إما أن يكون له مالك من الناس ، وذلك إذا ما كان له اختصاص به يمكنه من التصرف فيه ومن استعماله واستغلاله ، وإما أن يكون ملكا للدولة صاحبة السلطة والولاية عليه . وقد جاء ما يفيد ذلك في القانون المصري م ٨٤٧ / ١ مدنى ، والسورى م ٨٣٢ مدنى ، والليبي م ٨٧٧ / ١ مدنى . ولذا كان حكم الأرضى التي لا تزرع ولا ملك لأحد من الناس فيها من حيث تملك الناس لها يختلف عن حكم المنقول؛ إذ يكفى فيه مجرد الاستياء عليه كما تقدم . أما الأرضى فلا يمكن أن تملك به إلا بتوافر ما وضع لذلك من شروط وقيود تكفلت القوانين ببيانها كما سيأتي بيان ذلك .

وقد ذكرنا أن المال المباح يملك بالاستيلاء عليه في الشريعة الإسلامية، غير أنه إذا كان منقولاً اكتفى في الاستيلاء عليه بحيازته على الوضع الذي شرحته فيما سبق. وإن كان عقاراً لم يكف في تملكه مجرد الاستيلاء عليه، بل يجب أن يأخذ الاستيلاء عليه مظهراً تتغير به صورته، وذلك بعمارته على الوضع الذي سنشرحه فيما يأتي عند كلامنا على الأرض الموات.

وقد بينا أن المنقول يملك بالاستيلاء عليه سواءً أكان ماءً أم شجراً في فلاة أو حيواناً في صحراء أو طيراً في الجو أو كلاً في أرض أو نحو ذلك مما يكون للطير من بيض وفراخ، وللنحل من عسل متى تحقق الاستيلاء عليه بيد لم تسبقها يد أخرى على الوضع الذي شرحته فيما سبق، وهذا المبدأ لم تختلف فيه القوانين المدنية. فالمادة ٧٨ مدنى مصرى تنص على أن من وضع يده على منقول لا مالك له بغية التملك - ملكه، وتطابقها المادة ٧٢٨ مدنى سورى، والمادة ٧٨٤ مدنى ليبي، ولا تختلف في ذلك المادة ١٠٩٨ مدنى عراقي، غير أنها عبرت بالإحراز وذكرت أنه قد يكون حقيقياً وذلك بوضع اليد عليه حقيقة كحصد الكلاً والاحتطاب من أشجار الجبال، وقد يكون حكمياً وذلك بتهيئة سبب إحرازه كوضع إناء لجمع ماء المطر أو نصب شبكة للصيد.

وسواء في تملك المنقول المباح بالاستيلاء عليه أن يكون مباح الأصل كالطير في الهواء والحيوان في الصحراء والماء في الأنهر والبحار والأشجار في الفلووات أو صار مباحاً بتخلص مالكه عنه. فقد نص في المادة ٧٧١ / ١ مدنى مصرى على أن المنقول يصبح لا مالك له إذا تخلى عنه مالكه بقصد النزول عن ملكيته. وبهذا جاءت المادة ٨٢٩ / ١ مدنى سورى والمادة ٨٧٥ / ١ مدنى ليبي والمادة ١١٠٤ مدنى عراقي، وعلى هذا أيضاً جرى التقنين اللبناني. ويستفاد من ذلك أن حق الملكية ما يصح إسقاطه في نظر التشريع الوضعي إذا كان متعلقاً بعقار، بينما يرى أن فقهاء الشريعة الإسلامية لم يتتفقوا على هذا الرأي وكان لهم في إسقاط الملك في المنقول أو في العقار التفصيل الآتى :

(١) اختلف رأى الحنفية فيه : فمنهم من ذهب إلى أن الملك من الحقوق التي تقبل الإسقاط فإذا ترك إنسان ماله اختياراً راغباً عنه زال ملكه عنه وصار مباحاً يملكه من تسبق إليه يده بعد ذلك، ومنهم من ذهب إلى أنه لا يقبل الإسقاط

وأن الملك لا يزول بإسقاطه ولا يترك المالك ما يملكه رغبة عنه، غير أن من يأخذه من الناس في هذه الحالة يجوز له أن يتغىّب به انتفاع العارية، إلى أن يسترد مالكه منه كما في الحموي على الأشباء والظائر لابن نجيب ج ٢ ص ١٠٥، وفي البزايزية أن هذا القول هو المختار وهو المتفق مع قواعد الحنفية. ولعل مبني ذلك أن انتفاع شخص بملك غيره أساسه مراعاة حق غيره، وأن ذلك يحول دون انتفاعه ومزاولته حقوقه فيه، وفي تركه لملكه واطراحه إعلان بأنه ليس في حاجة إليه وليس من جهته ما يحول دون انتفاع غيره فكان ذلك في معنى إباحة الانتفاع لغيره.

وذكر بعض الحنفية أن محل هذا الخلاف إذا لم يبين مالك الشيء عند تركه إيه أنه قد تركه ليأخذه أو ليتملّكه من يشاء فإن بين ذلك بعبارة صدرت منه لم يزل ملكه عنه بذلك الترك قوله واحداً ولو أن يسترد «الحموي».

ومن الفقهاء من يرى في هذه الحال أن ملك المالك يبقى إلى أن يتناوله شخص آخر فإذا تناوله شخص آخر كان مالكاً له لا بالاستيلاء عليه بل بتملّيك مالكه إيه، ولهذا قال الفقيه أبو الليث : إذا قال المالك عند تركه لما يملكه : من شاء فليأخذنه، وكان ذلك خطاباً لقوم معينين فهو من أخذنه منهم، وإن لم يكن ذلك خطاباً لقوم معينين أو لم يقل شيئاً عند الترك لم يزل ملكه عنه وكان له أن يأخذه إذا وجده وأن يسترد من أخذنه.

وعلى القول بعدم قبول الملك للإسقاط قيل : « من سبب دابتة لعنة فأخذها من عاجلها لم تزل على ملك مالكها ، ومن أرسل طيراً في الهواء فهو له حتى إذا صاده إنسان آخر لم يملكه وكان لصاحبته الذي سببه أن يأخذه قهراً ».

(٢) وذهب الشافعى وأحمد إلى أن ترك المالك ما يملكه من الأموال لا يخرجه عن ملكه على أصح القولين؛ لأن رفع اليد عن المال لا يقتضى زوال ملك مالكه عنه، كما لو سبب دابتة؛ ولذا فإن المالك يتبع ملكه أنى وجده وعلى آخذه أن يرده لصاحبته إن عرفه. وإذا أباح المالك ملكه لغيره فتركه له لم يخرج أيضاً عن ملكه باستيلاء من أبى له عليه، ولكن يحل له الانتفاع به ولو باستهلاكه دون أن تضمن قيمته وذلك لسلط المالك له عليه.

وقيل : إذا ترك المالك ما يملك زال ملكه عنه؛ لأنه في المعنى كإعناق العبد، وفي كشاف القناع : من أرسل صيداً أو بعيراً لم يزل ملكه عنه بارساله سواء ذكر عند إرساله ما يفيد أنه تركه أم لم يذكر ذلك؛ وهذا بخلاف كسرة من الخبر أعرض

عنها أو شيء حقير تافه تركه، إذ يملكه من يأخذه لأنه مما لا تتبعه همة أو سلطان الناس عادة - وروى أن الملك يزول بترك صاحبه ما يملك وبنده مطلقاً فيملكه آخذه «الفروع ج ٢ ص ٨٤٩».

(٣) ويرى مالك : أن الملك إذا كان مبتدأ بسبب الاستيلاء أو الإحياء بالنسبة إلى الأرض الموات زال بتركه أو يزول الاستيلاء عليه فيعود الملك إلى الحال التي كان عليها قبل تملكه وهي الإباحة : سواء أكان ذلك نتيجة لفراره أو انفلاته من صاحبه وفراره. أو نتيجة ترك صاحبه إيه أو اطراحه رغبة عنه. فإذا كان أرضاً أحياها زال ملوكها عنها بزوال الإحياء - وإذا كان الملك نتيجة لسبب آخر غير فعله بأن كان قوليًا لم يقبل زوالاً كشراء أو إرث فلا يزول حينئذ بترك الملك أو إطراحه. كما تقدم ذلك عند الكلام على خصائص الملكية. ومبني ذلك التفرقة بين الملكين : فالنوع الأول أضعف من النوع الأخير، وفي ترك الملك من النوع الأول رد له إلى ما كان عليه بخلاف النوع الثاني.

ويرى الزيدية : أن الملك يسقط بالإسقاط، فإذا ترك الإنسان ما يملكه عقاراً كان أم منقولاً رغبة عنه زال عنه ملوكه وصار مباحاً يملك بالاستيلاء عليه «الأزهار ج ٢ ص ٣٢٣» ومبني ذلك أن الملك حق من الحقوق المكتسبة والشأن فيها أنها تسقط بإسقاط صاحبها، فإذا لا يجبر مالك على الاحتفاظ بملكه.

وعلى الجملة ففقهاء الشريعة لا يفرقون بين ملك العقار وملك المنقول في قبول الإسقاط أو عدم قبوله. بينما نرى أن التشريع الوضعي على خلاف ذلك كما ذكرنا، فالعقار في نظره ملوك دائمًا والمنقول في نظره نوعان :

منقول كان ملوكاً ثم صار بغير مالك بناء على تركه وإسقاط ملكيته على ما شرحتنا، وذلك يملك بالاستيلاء عليه بعد زوال الملك عنه بالترك في نظر القانون الوضعي، وفي نظر من ذهب إلى زوال الملك عنه بذلك من فقهاء الشريعة.

ومنقول لم يملك وهو ما ترك على طبيعته لانتفاع الناس به جمِيعاً : كالماء والهواء والطير في الأجواء. وهذا النوع يملك بالاستيلاء عليه وإحراره. وفي هذا المعنى جاءت المادة (١٠٩٩) عراقي ونصها : الماء والكلاً والنار مباحة والناس في هذه الثلاثة شركاء، فيجوز لهم الانتفاع بها وإحرار الماء والكلاً - بشرط عدم

الضرر -- وذلك مستمد من حديث أبي خراش عن بعض أصحاب رسول الله ﷺ وهو : «ال المسلمين شركاء في ثلاثة : في الماء والكلا<sup>(١)</sup> والنار» رواه أحمد وأبو داود وابن ماجة من حديث ابن عباس وزاد فيه «وثمنه حرام» .

والحديث بعمومه يدل على أنه لا فرق بين المحرز من ذلك وغير المحرز ، غير أن الإجماع انعقد على أن المحرز من ذلك يملكه من أحرازه بإحرازه . فكان هذا مخصوصاً للحديث . ومن هذا استمد الحكم المنصوص عليه في نهاية هذه الفقرة من المادة المذكورة - وهو جواز الإحراف في هذه الأشياء بشرط عدم الضرر - وهذا الشرط مما تقضي به أصول الشريعة العامة . وقد جاءت الفقرة الثانية من هذه المادة بحكم خاص بالكلا النابت في الأرض المملوكة وهو إباحته - وبه أخذ الحنفية - وخالف في ذلك بعض المالكية . إذ رأوا أن وجوده في أرض مملوكة يعتبر إحراراً له بإحراز مكانه فيصير بذلك ملوكاً لمالك الأرض .

والحنفية لا يرون أنه ملوكاً لمالك أرضه إلا إذا قام مالكه على إنباته .

وأختلف الفقهاء في قيامه على سقيه ورعايته أيعد إحراراً به يملك أم لا يعد؟ أما القانون المصري فيعد الكلا في الأرض المملوكة ملكاً لصاحبها تطبقاً للقواعد العامة ، كما يعد الماء في المروى الخاص التي حفرها شخص لرئ أرضه ملكاً له لإحرازه إياه بإحرازها ، وهو رأي لبعض المالكية خلافاً للحنفية ؛ إذ لا يرون وجود الماء في المروى الخاصة ولا في الآبار التي تحفر في الأرض المملوكة أو في الصحراء ملكاً للحافر ؛ إذ لم تجر العادة باتخاذ ذلك وسيلة لإحرار الماء ، وإنما اتخذ وسيلة بحريرائه إلى حيث يتتفع به . وإنما يعد محرزاً بوضعه في الأواني والخزانات ونحوها . وقد نظمت قوانين الرى والصرف في البلاد العربية طريقة الانتفاع بمياه الأنهار والترع والمروى العامة وال الخاصة - أما في الشريعة الإسلامية فقد جعلت المياه فيها بالنظر إلى ملكتها أربعة أنواع وذلك فيما ذهب إليه الحنفية :

الأول : الماء الذي يكون في الأواني والظروف المملوكة . وهذا النوع يعد ملوكاً لملك ظرفه لاحق لأحد فيه ؛ لأنه قد يملكه بالاستيلاء عليه . ولذا يحور له بيعه ولا يحل لأحد أن يأخذ منه حاجته من غير إذن مالكه ما دام لا يخاف الهلاك

(١) الكلا : هو الحشيش الذي ينتز من غير إثبات أحد وبعد مالا مباحاً . وإن كان في أرض مملوكة إذا لم يتم صاحبها على رعايته وسقيه فلكل شخص أن يأخذ منه حاجته ، والمراد بالثار ضوءها فللناس جميعاً أن يستغصروا به لا جرها لأنها ملوك لصاحبها .

على نفسه من العطش، فإن خاف ال�لاك من العطش فطلبه من مالكه فمنعه كان له ذلك إذا لم يكن عنده فضل، فإن كان عنده فضل جاز لطالبه أن يقاتله ليأخذ الفضل منه ولكن بما دون السلاح.

الثاني: الماء الذي يكون في الحياض والآبار والعيون ولا يعد ملكا لصاحبها لوجوده فيها بل ي تعد مباحا في نفسه سواء أكان في أرض مباحة أم مملوكة، ولكن يكون لصاحبها حق خاص فيه فيكون أولى من غيره، وليس له أن يمنع الناس من الشرب منه بأنفسهم ولا من سقى دوابهم لأنه مباح لهم. فأما الزرع والأشجار فله أن يمنع من سقيها لما في سقيها من إبطال حقه أصلا، غير أنه إذا كان الماء في أرض مملوكة فلصاحبها أن يمنعهم من الدخول في أرضه إذا لم يضطروا إليه بأن وجدوا غيره لأن دخولهم ضرر، له أن يدفعه عن نفسه، فإن لم يجدوا غيره واضطروا قيل له : إما أن تأذنهم بالدخول ليأخذوا حاجتهم من الماء، وإما أن تأتى به إليهم وتعطى لهم إياه، فإن لم يعطهم وأصر على منعهم من الدخول جاز مقاتلته بالسلاح ليأخذوا قدر ما يندفع به ال�لاك. والأصل فيه ما روى أن قوما وردوا ماء فسألوا أهله أن يدلوا لهم عليه فأبوا، فسألوا لهم أن يعطوه من منه فأبوا، فقالوا لهم : إن أعناقنا وأعناق مطايانا كادت تقطع، فأبوا، فذكروا ذلك لسيدنا عمر رضي الله عنه فقال : هلا وضعتم فيهم السلاح. وهذا بخلاف الماء المحرز في الأولى حالة المخصصة، لأنه ملك لصاحبه فكان لابد من مراعاة حرمة الملك فلا يؤخذ بالسلاح.

الثالث: الماء الذي يكون في الأنهار المملوكة لأقوام مخصوصين وهو لا يعد فيها ملكا لأحد، ولا يجوز بيعه لعدم الملك، ولا تجوز فيه المبادلة على أن يستنقى منه في يوم نظير الاستقاء في يوم آخر من نهر آخر؛ لأن ذلك إما بيع الماء أو إجارة الشرب بالشرب وذلك غير جائز؛ إذ الإجارة تملك المنفعة لا تملك العين. ولذا لو استأجر حوضا أو بئرا ليستنقى منه لم يجز، وليس ل أصحاب هذه الأنهار الخاصة أن يمنعوا الناس من أن يشربوا بأنفسهم أو يسقوا دوابهم، ولكن لهم أن يمنعوا من سقى الزرع والأشجار.

الرابع : ماء الأنهر العظيمة ولا ملك لأحد في مائها ولا في رقبتها ، وليس لأحد حق خاص فيها بل هي لعامة المسلمين ، لكل واحد أن يتغذى بها الانتفاع الذي لا يضر بغيره فكان الناس فيها على السواء . وذهب الحنابلة : إلى أن الماء إذا سيق من نهر غير مملوك إلى مجرى مملوك كان ملكاً لمالك المجرى ؛ لحياته بسبب حيادة مكانه - ولكن إذا ظهر الماء بأرض مملوكة بسبب حفر بئر مثلاً أو تفجير عين لا يكون ملكاً لملك الأرض ، ولكن يكون أحق به من غيره في الانتفاع به يأخذ منه حاجته أولاً ، فإذا اكتفى لم يجز له أن يمنع غيره<sup>(١)</sup> ومثل هذا في الحكم للأرض المملوكة ومعادنها السائلة كالبترول<sup>(٢)</sup> .

ويرى كثير من المالكية : أن الماء في المجاري وفي الآبار التي تحفر وفي العيون التي تفجر يكون ملكاً لملك الأرض التي وجد فيها لتبعيتها لعينه وحياته بحيازته .

وحكم الكلأ كحكم الماء فهو مملوك لملك الأرض عند الحنفية إذا كان هو الذي زرعه أو قام عليه بالرعاية والسوق ، ويكون مباحاً إذا نبت من تلقاء نفسه ثم لم يقم صاحب الأرض عليه ، وعند ذلك لا يملك إلا بإحراره .

ومن الحنفية من يرى أن القيام على سقيه لا يعد إحراراً له .

وتعد الحيوانات غير المستأنسة الطليقة غير مملوكة لأحد م / ٨٧١ / ٢ مدنى مصرى ، و م / ٨٢٩ / ٢ مدنى سورى ، و م / ٨٧٥ / ٢ مدنى ليبي . و ذلك متافق مع أحكام الشريعة الإسلامية - ومثل هذه الحيوانات في الحكم ، السمك في البحر والحيوان المتأبد في البر . وتنص المادة ٨٣٧ مدنى مصرى على أن صيد البر والبحر تنظمه لوائح خاصة ، وفي هذا جاءت المادة ٨٣١ مدنى سورى ، والمادة ١١٠٣ مدنى عراقي ، والمادة ٨٧٧ مدنى ليبي .

وقد أورد القانون المدنى العراقى أحكاماً خاصة بالأشجار والأحطاب والأشجار التي تقطع من الجبال والمراعى وذلك في المادة ١١٠٠ التي تنص على : أنه يجوز لكل شخص أن يقطع من الجبال المباحة - إذا لم تكن من المحاطب المختصة من قدبم والقصبات - أشجاراً وأحطاباً وغير ذلك من المواد التي يحتاج إليها في البناء والوقود وصنع الآلات الزراعية وغيرها من حاجاته .

(١) كشاف القناع ج ٢ ص ٤١٥ .

(٢) كشاف القناع ج ٢ ص ٤٠ وما بعدها .

وإذا وجد داخل حدود قرية مراعي من غير المراعي المختصة - من قديم- بأهل القرى والقصبات، فيجوز لأهل هذه القرية أن يرعوا فيه مواشיהם ، وأن يتغذوا بنباته من غير أن يؤدوا شيئاً من الرسوم ، ويجوز لغير أهل القرية إن لم يكن مضرراً بأهلها أن يرعوا مواشיהם في هذا المراعي وأن يتغذوا بنباته وفق ما يجيزه القانون .

ومن هذا تبين أن أحكام تملك هذا النوع من الأموال بالاستيلاء في القوانين العربية والتشريع الإسلامي على العموم لا يكاد يوجد خلاف فيها إلا في التطبيق فقط دون الأصول العامة .

ويُنبع أن نشير في هذا المقام إلى ما يوجد من فرق بين الأموال التي يتركها مالكها رغبة عنها والأموال الضائعة : فال الأولى أموال أراد المالك أن يسقط ملكيتها ويخلّي عنها لتصير غير مملوكة لأحد؛ ولذا يجوز لأى إنسان أن يستولى عليها دون حرج فيتسلّك بها بذلك - أما الثانية فأموال لم يتخلّ مالكها عنها ولم يزل مستمسكاً بملكه إليها، وإنما جهل مكانها إذ ضلت عنه أو سقطت منه ولذا تظل على ملكه . فإذا عثر عليها إنسان وجب عليه أن يردها إلى مالكها وهي ما تعرف باللقطة ، وذلك هو الحكم في الشرعدين الإسلامي والوضعي . وستزيد ذلك تفصيلاً عند كلامنا على الحيازة .

ولما كانت صورة الاستيلاء الكاسب للملكية تختلف باختلاف صور الأموال المباحة فكان له وضعه وشروطه في الصيد ، ووضعه في المعادن والكنوز ، ووضعه في الأرض الموات - اقتضى ذلك إفراد كل نوع من هذه الأنواع بذكر ما يختص به من الأحوال والشروط .

#### الصيد :

الصيد هو اقتناص الحيوان غير المستأنس وأخذه بحيلة ودقة نظر . ويطلق أيضاً هذا الاسم على كل حيوان يمتنع على الإنسان بالفرار كالأسد والغزال والأرانب وغيرها من كل حيوان معتصم بالغابات ، أو متآبد «متوحش» معتصم بقوته وفراره ، أو يعتصم بالطيران في الهواء أو بالسباحة والغوص في الماء .

وهذه الأنواع من الحيوان تعد من الأموال المباحة لكل إنسان أن يمتلكها بالاستيلاء عليها قبل غيره، فإذا حازها ملوكها ولم يكن لغيره أن يملوكها بعد ذلك إلا بسبب ناقل ملكيتها : سواء بقيت في يده أم انطلقت إلى حيث كانت على ما أشرنا إليه من تفصيل في ذلك وخلاف بين الفقهاء فيما سبق. وقد نص في القانون المصري م ٨٧١ / ٢ على أن الحيوانات غير الأليفة تعتبر لا مالك لها مادامت طليقة - وإذا اعتقل حيوان منها ثم أطلق عاد لا مالك له إذا لم يتبعه مالكه فوراً أو إذا كف عن تتبعه، وأن ماروض من الحيوانات وألف الرجوع إلى المكان المخصص لها ثم فقد هذه العادة يرجع لا مالك له فيملك بصيده، وبذلك جاءت الفقرة الثانية من المادة ٨٢٨ مدنى سوري ومادة ٨٧٥ / ٢ مدنى ليبي.

وأخذ الصيد يترتب عليه أثران :

أولهما : تملكه لتحقيق الاستيلاء عليه بذلك وهو سبب لتملك المباح.

ثانيهما : حل أكله إن كان مما يحل أكله متى توافرت شروط ذلك، ولسنا بصدد بيان الأثر الثاني وهو حل أكله، ولذا ننصر بياننا على الأثر الأول وهو الملك.

وقد أحل الله الصيد لعباده إلا في حالتين :

الأولى : أن يكون الصائد مُحرماً.

الثانية : أن يكون الصيد في الحرم، وهو دائرة محدودة تمحيط بالкуبة على مسافات مختلفة عنى الفقة ببيانها. فإذا دخلها الحيوان كان آمناً قال تعالى في سورة المائدة: «أحلت لكم بهيمة الأنعام إلا ما يتلى عليكم غير محلى الصيد وأنتم حرم» وقال : «إذا حللت فاصطادوا» وقال : «أحل لكم صيد البحر وطعامه متاعاً لكم وللسيارة وحرم عليكم صيد البر ما دمتم حرماً» - ولذا لا يملك المحرم ما يصيده لأن اعتداءه على الصيد حرام فلا يؤدى إلى الملك، وكذلك لا يملك الحلال صيد الحرم لنفس السبب.

للصيد وسائل شتى فقد يكون بالكلاب المعلمة، وقد يكون بالشباك أو النبال وما في حكمها من الآلات الرامية. وقد يكون بغير ذلك من الوسائل التي يؤخذ بها صيد البر أو البحر، وإنما يترتب عليه الملك عند الفقهاء إذا تم به الاستيلاء على الحيوان سواء أكان استيلاً حقيقياً أو حكرياً.

**والاستيلاء الحقيقى :** يكون بإمساك الصيد باليد أو بالاقتراب منه وهو فى المصيدة بحيث يمكن إمساكه باليد، وبه يتملك الصيد ملكاً مستقراً لا يزول بانفلاته أو بتسبيبه على ما بينا فيما سبق.

**وقال الزيدية :** إذا صاد حيواناً ثم عاد إلى ما كان عليه من التأبد لم يزل ملكه عنه (الأزهار ج ٣ ص ٣٢٣).

**والاستيلاء الحكيمى** يتم بوساطة آلات الصيد وحدها بشرط أن يصير به الصيد غير ممتنع وغير قادر على الفرار والعودة إلى حالته الطبيعية. ويتحقق ذلك بإمكان أخذه والقبض عليه دون معاناة أو استعمال وسائل من وسائل الصيد عند الاقتراب منه. وعلى الجملة يتحقق الاستيلاء الحكيمى بتهيئة الصيد لأن يستولى عليه استيلاء حقيقياً.

وبهذا النوع من الاستيلاء يتملك الصائد الصيد بشرطين عند الحفبة :

**الأول :** ألا ينتقض ذلك الاستيلاء بانفلات الصيد وفراره قبل إمساكه، وإن شئت قلت ألا ينفلت الصيد قبل أن يصير الاستيلاء عليه حقيقة. فإذا نصب إنسان شبكة فتعلق بها صيد ملكه بذلك الاستيلاء بشرط ألا ينتقض قبل استقراره. ويستقر إذا جاء صاحبه فأمسكه أو اقترب منه بحيث لو مديه إلى الصيد لأخذه. فإذا انفلت بعد ذلك بعلاج الشبكة ونحوه ففر لم ينتقض ملكه، ولكن إذا عالج الصيد الشبكة حتى انفلت منها وفر قبل حضور الصائد فإنه لا يصير مملوكاً بذلك.

**الثاني :** ألا تكون آلة الصيد حين تعلق بها الحيوان قد وضعت لغرض آخر غير الصيد، وذلك بأن تكون قد وضعت بقصد الصيد أو بلا قصد، فإذا تعلق بها حيوان في هذه الحال ملكه الصائد بذلك، مع مراعاة الشرط الأول للاستيلاء عليه حيثئذ حتى لو وضعها كذلك ثم توفي بعد وضعها فتعلق بها الصيد بعد وفاته كان من تركته. أما إذا وضعها لغرض آخر كالشبكة يضعها لتجفيفها فتعلق بها الصيد فإنه لا يملكتها منذ تعلق بها وإنما يملكته إذا حضر إليه فأمسكه أو حضر إليه وكان قريباً منه قادراً على إمساكه بيده فلو أخذه رجل قبل حضوره فإنه يملكته بذلك لاستيلائه على مباح لما يصر مملوكاً.

وإذا كانت الآلة لا تستعمل للصيد فتعلق بها صيد لم يملكه صاحبها إلا إذا كان قد وضعها بقصد الصيد وتوافر الشرط الأول وإن لم يملكه إلا بعد أن يحضر إليه فيقترب منه حتى لو أراد أن يمسكه بيده لامسكه. فالفرق بين آلة الصيد وغيرها أنه يتطلب نية الصيد فيما لا يستعمل للصيد عادة. ويشترط في آلة الصيد أنها باستعمالها غرضا آخر غير الصيد.

وبناء على ذلك فرّع فقهاء الحنفية كثيراً من المسائل نذكر منها المسائل الآتية

لبيان والتوضيح :

أ - إذا أقيمت في أرض أبراج لإيواء الحمام فلَا ينافى إليها الحمام فما كان منه مباحاً لم يسبق أن ملكه أحد يتمنكه صاحب البرج بإيوائه إليه، متى كان منه قريباً بحيث يستطيع إغلاقه عليه؛ لأنَّه بذلك يعد مستولياً عليه لاستقراره في مكان أعد لصيده. أما ما يأوي إليه من حمام الناس فلا يملكونه بأية حال. ويلاحظ أن فراخ الحمام وبالأخص يكونون ملوكاً لصاحب البرج على أية حال لأن وجودهما في البرج المعد لذلك يعد استيلاء عليهم.

ب - إذا وضع إنسان كوارات للنحل في أرضه فاحتلها النحل فإنه يصير ملكاً لصاحب الكوارات لاستقراره في مكان أعد لصيده. إذ إن ذلك هي عادة النحل وطبيعته، وبذل يصير ما يخزنه فيها من عسل ملكاً أيضاً لصاحب الكوارات. فإذا هاجمه إنسان فانتقل بفعله إلى كوارات شخص آخر لم يزل بذلك ملك صاحب الكوارات الأولى. وإذا اتخد النحل في أرض شخص مكاناً لم يعد له من قبل فلا يملكه صاحب الأرض بحلوله فيه؛ لأنه استقر في مكان لم يعد لصيده فلا يعد استيلاء عليه. ولكن يملك ما يخزنه فيه من عسل لوجوده في مكان مملوك على وجه لا يزاله.

ج - لرجل مجرى ماء خاص فى أرضه متصل بالنهر فلما ساق الماء إليه انتقل إليه كثير من السمك، فإذا كان السمك بحيث ينال باليد من غير صيد كان ملكا لصاحب المجرى، إذ يعتبر بوجوده فى هذا المجرى على هذا الوضع محرازا فيملكه بالاستيلاء عليه، وإن كان بحيث لا ينال إلا بصيده بشبكة أو نحوها لم يملكه صاحب المجرى، وكان لغيره أن يصيده إذا كان المجرى طويلا أو متسعًا كثيرا

الماء، غير أنه إذا أقيمت على جزء منه سد احتجز به بعض السمك اعتبر ذلك استيلاه على ما بعد هذا السد فيملكه بذلك كما في فتح القدير؛ لأن هذا الجزء المحجوز بالسد يعتبر كالحظيرة أعدت لصيد السمك، وإذا صرف صاحب المجرى الماء عنه بطريقة بقى السمك معها فإنه يملكه بهذا العمل لاستيلائه عليه به. وذهب بعض المالكية إلى أن سمك البحيرات المملوكة ملك لأصحابها، كما أن ماء الآبار المملوكة ملك لأربابها. (فتح الجليل ج ٤ ص ٣٢).

وذهب آخرون إلى أنه لا يعده مملوكاً ولكن لهم فيه حق الأولوية في أخذه عند الحاجة إليه.

د - وإذا صاد إنسان سمكاً فانفلت منه قبل أن تصل إليه يده لم يملكه في هذه الحال لانتفاض استيلائه الحكمي، ولكن إذا انفلت منه بعد أن أمسكه بيده أو بعد وضعه على الشاطئ فإنه يملكه ولا يزول ملكه عنه بانفلاته ورجوعه إلى الماء لحصول ذلك بعد الاستيلاء الحقيقي. ويرى مالك أن الصيد إذا توشح بعد حوزه والحمام بعد إيوائه والنحل بعد ضمه إلى جبهة<sup>(١)</sup>، والسمكة إذا انفلت فعادت إلى النهر بعد أخذها زال الملك عنها في هذه الأحوال كلها (الفروق ج ١ ص ٢٠٥).

ه - إذا دخل ظبي دار إنسان لم يملكه بمجرد دخوله لعدم تحقق الإحراز بذلك، ولكن إذا أغلق الباب عليه لأجل إحرازه ملكه بذلك الإغلاق. فإن أغلقه لغرض آخر لم يملكه به، وإن سقط الصيد في حفرة فإن كانت للصيد ملكه بسقوطه فيها وإلا لم يملكه بذلك حتى لو حضر إنسان فأخذه منها ملكه ما لم يكن مالك الحفرة قد سبقه إليها وكان منها بحيث لو مد يده إليه لناله.

و - وإذا رمى إنسان صيدا فأصابه فإن أخرجه بذلك عن امتلاكه وإن لم يمسكه فعلاً حتى لا يكون لغيره أن يأخذته، وإن أخذه إنسان فذهب به ضمه.

ر - إذا أرسل إنسان كلبه على غزال فاقتصره ملكه بذلك حتى لو تركه الكلب بعد ذلك لم يزل ملكه عنه إذا صار غير قادر على الفرار بعد أخذ الكلب إياه، فإن فر انتقض الاستيلاء عليه وكان لغيره أن يصيده فيملكه بصيده.

(١) الجبع، مثلث : خلية النحل والجمع أجمع وأجاج

ويرى الشافعية أن الصيد يملك بالإمساك باليد ولو كان المسك غير مكلف، ولكن إذا لم يكن تميزا وأمسك الصيد بأمر غيره كان من أمره لأنه في هذه الحال يعد كالألة، وإنما يملك الصيد بالإمساك لأنه مباح فملك بوضع اليد عليه كسائر المباحات سواء أقصد المستولى عليه باستيلائه أن يتملكه أم لا حتى لو أخذه لينظر إليه ملكه . وإلى هذا ذهب الخنابلة . وكذلك يملكه إذا استولى عليه بالآلة كشبكة ونحوها حتى لوفر منها بعد لم يزد ملكه عنه . وما يحل صيده كصيد الحرم لا يملكه من يستولى عليه .

وكذلك يملك الصيد بجرح مذفف أي مسرع به إلى التلف ، كما يملك بوقوعه في شبكة نصيحتها الصائد ولو كانت لغيره معصوبة أو معارة . ويرى الخنابلة أنها إذا كانت مخصوصة كان الصيد مالك الشبكة لا لغاصبها . فإن قدر على أن يتخلص منها لم يملكه ولو أخذه غيره منها ملكه من أخذه . وإذا أخطأ إنسان صيدا إلى مصيدة أو شبكة فوق فيها صاحب الشبكة لا من طرده إليها إذا كانت منصوصة لغرض الصيد وإلا لم يملكه حتى يأخذه ، وإذا انفلت منها عاد مباحا وإن أخذه منها آخر لم يملكه وهو لصاحب الشبكة . وإذا ذهب الصيد بالشبكة وكان قادرا على امتناعه مع ذلك فهو من يأخذه وإلا فهو لصاحب الشبكة . (نهاية المحتاج ج ٨ ص ١١٧ وما بعدها ، كشاف القناع ج ٤ ص ١٢٨) .

ويرى المالكيية : أن الصيد يملك بالاستيلاء عليه وإن تم ذلك تحت نظر شخص آخر . وفي حكم الاستيلاء كل فعل يذهب به امتناع الصيد وتأيده ككسر رجله ، أو إغلاق حجرة عليه أو وقوعه في شبكة بغير طرد .

وإذا صاد إنسان صيدا فأرسله باختياره فصاده آخر ملكه اتفاقا . وإذا ند صيد من صائده بغير اختياره . فكذلك الحكم ما لم يستأنس عند الأول ، فإن استأنس ثم ند ولم يتتوحش بعد فهو للأول . وقيل إنه يكون للأول إذا استأنس سواء تتوحش أم لا . (منح الجليل ج ١ ص ٥٨٥) .

وقد وضع للصيد في بعض البلاد العربية لوائح خاصة فصلت أحکامه وبيّنت أحواله وشروطه على حسب ما تدعو إليه المصلحة العامة والدواعي الاجتماعية والاقتصادية في كل بلد من هذه البلاد . والحكم الأساسي فيها تملك الصيد بالاستيلاء عليه .

## أحكام المعادن والكنوز

يستعمل بعض الفقهاء اسم الركاز في الدلالة على ما رکزه الله في المعادن من الأرض من الحديد والنحاس والفضة والذهب ونحو ذلك. وهو كما في القاموس : اسم جمع ، واحده رکزة وهو فعال بمعنى مفعول أي مرکوز كالبساط بمعنى المبسوط . وفي القاموس : الركاز ما رکزه الله في المعادن «أى أحده» وهو أيضا دهن الجاهلية ، والمعادن في هذه العبارة المحال جمع معدن وهي محال الفلز من الأرض . من عَدَنَ بالمكان إذا أقام فيه . ومن جنات عدن أى جنات الإقامة . وعلى ذلك كان اسم الركاز دالا على ما يحويه باطن الأرض من فلزات . كالذهب والفضة والنحاس مما يسمى في عرفنا بالمعادن ، وعلى ما يدفعه الإنسان فيها من الأموال وهو ما يعرف باسم الكنز . والفرق بين الفلز والكنز : أن الفلز اسم يوجد في الأرض من جواهرها المعروفة كالذهب والفضة . والكنز اسم لدفين الإنسان فيها من المال .

وعلى ذلك كان الفلز اسمًا لما يعد جزءا من الأرض بحسب طبيعتها بخلاف الكنز فإنه دفين فيها لا جزء منها .

### أنواع الفلزات : الفلزات ثلاثة أنواع :

- ١ - صلب قابل للطرق والسحب والانطباع بالنار : كالذهب والفضة والنحاس وال الحديد فتصنع منه الصفائح والأسلاك .
- ٢ - صلب لا يقبل الانطباع بالنار ويستفت بالطرق كالماس والياقوت ونحوها .
- ٣ - سائل كالزئبق والبترول .

### أحكام الفلزات :

للملكية في حكمها ثلاثة أقوال : أشهرها أن ليس شيء من هذه الأنواع الثلاثة في محالها «مناجمها - معادنها» من الأموال المباحة . ولذا لا يمتلكها من يستولى عليها ، وإنما هي ملك للمسلمين بسبب استيلائهم على أرضها أو لا ينتهي عليها فلا تعد تابعة لما توجد فيه من الأرض ولا تملك بامتلاك محالها ؛ إذ ليس

لثلها تُمْلِكُ الأرض وتطلب عادة فكانت لل المسلمين ، أمرها إلى الإمام يستغلها في مصالحهم بعماله أو يقطعها لن يشاء من المسلمين نظير مال يصرف في مصالحهم أو بالمجان إن رأى المصلحة في ذلك . وإذا أقطعها لم يجز له أن يقطعها تمليكا وإنما يقطعها انتفاعا إلى مدة معينة أو مدة حياة من أقطعه إليها؛ ولذا لا يجرى فيها الميراث بل يرد الأمر فيها عند الوفاة إلى الإمام : لا فرق في ذلك بين ما يوجد في أرض مملوكة ، وما يوجد في أرض غير مملوكة ، ولا بين نوع ونوع .

والقول الثاني : أن الفلزات بجميع أنواعها ملك لصاحب الأرض إن وجدت في أرض مملوكة أو لأهل الأرض التي وجدت فيها إن وجدت في أرض مفتوحة جعلت وقفا وأعطيت لمن رأى الإمام أن يستعملها لمصلحة المسلمين نظير خراج يدفعونه ، فإن وجدت في فللة أو جبل فهى ملك لمن وجدتها واستخرجها . ومعنى هذا القول كما هو ظاهر - أنها أموال مباحة يتملکها من يستولى عليها باستيلائه عليها مباشرة ، أو باستيلائه على محالها من الأرض التي هي في حيازته .

والقول الثالث : أن مسابق هو حكم ما عدا الذهب والفضة من الفلزات أما الذهب والفضة فهما لل المسلمين أمرهما إلى الإمام على أية حال . ومعنى ذلك عند صاحب هذا الرأي هو المصلحة ؛ إذ إنها تدعو إلى هذا الاستثناء لشدة الرغبة فيهما والتقاول عليهما .

ولقد وجه صاحب فتح الجليل القول الأول المشهور بأنه حكم اقتضته المصلحة ؛ لأن المعادن قد يجدها شرار الناس فإذا تركت لهم أفسدوا ، ولأنها على العموم مدعوة إلى التحسد والتقاول فكانت لجماعة المسلمين ؛ درءاً لهذه المفاسد وجليباً لما يترتب على ذلك من مصالح .

وذهب الحنفية والشافعية والحنابلة إلى أن هذه المعادن قد تعد مباحة وقد تكون مملوكة ، فإذا وجدت في أرض مملوكة كانت تابعة لها وعدت جزءاً منها ؛ لأنها وجدت معها ومعها خلقت . وعلى ذلك تكون ملكاً لمالك الأرض ملكاً خاصاً أو ملكاً عاماً على حسب اختلاف الأحوال . وإن كانت الأرض موقوفة كانت معادنها وقفاً تبعاً لها عند الحنفية فتصرف في مصالحها لاللمستحقين لريعيها لأنها ليست بِغَلَةٍ ؛ وذلك بناءً على ما استظهره ابن عابدين . واستثنى أحمد من هذا الحكم العام

في رواية عنه : المعدن السائل لأنه لا يعد جزءا من الأرض لأنه شبيه بالماء يستتبط منها فلا يتبعها؛ ومن ثم لا يكون ملكا لصاحبها وإنما يعد مالا مباحا يكون صاحب الأرض أولى به من غيره. وحكمه حكم الماء ينبع في الأرض فالناس فيه شركاء بعد أن يأخذ صاحب الأرض حاجته منه ..

وإذا وجدت في أرض مباحة، أي أرض موات، كانت أموالها مباحة مثلها فتكون لم وجدتها بالاستيلاء عليها : سواء أكانت جامدة أم سائلة، فمن سبقت إليها يده فاستولى عليها ملكها .

وما ينبغي ملاحظته مع هذا أن مالكا وأحمد يرون أنها إذا كانت لواجدها أو لصاحب أرضها ملكها كلها. ولا يجب عليه فيها إلزكاة في بعض الحالات على مافصل في موضعه : أما أبو حنيفة فإنه يذهب إلى أن ما يوجد من المعادن الصلبة القابلة للانطبع والطرق يعد مشتركا، للمصالح العامة فيه الخمس والباقي لواجده أو مالك الأرض، وذلك بخلاف النوعين الآخرين. إذ يكونان ملكا لواجدهما أو مالك أرضهما. وإنما وجوب الخمس في النوع الأول دون النوعين الآخرين ؛ لقوله عليه السلام : «وفي الركاز الخمس». وهو يشمل المعادن والكتن فوجب لذلك الخمس فيهما. غير أن المائع من المعادن يشبه الماء لسيولته فأعطي حكم الماء ولم يجب لذلك فيه خمس. وكذلك مالا ينطبع بالنار ولا يقبل الطرق، قيس على الحجر والتراب لشبههما به في عدم الانطبع وفي التفتت بالطرق، وليس في الحجر شيء فكان حكم هذا النوع حكم الحجر والتراب في عدم وجوب الخمس، وكان الحديث مخصوصا بالقياس «الشلبي على الزيلعي ج ١ ص ٢٨٨».

أما ما تدثره وترميء البحار من المعادن وغيرها : كالعنبر والمرجان واللؤلؤ، وكذا ما استخرج منها فإن أبا حنيفة يراه مالا مباحا يملك بالاستيلاء عليه ولا شيء فيه لبيت المال؛ إذ ليس قاع البحر تحت ولاية الإمام. والخمس إنما وجوب في معادن الأرض لأن الإمام يليها ولله السلطان عليها. وإلى هذا ذهب مالك والشافعى وأحمد، وخالف أبو يوسف فأوجب في ذلك الخمس وما بقى لواجده؛ وذلك لما روى عن عمر أنه كان يرى ذلك فيما يستخرج من العنبر من البحر. وكان هذا رأى عمر بن عبد العزيز .

ذلك رأى الفقهاء في المعادن. أما في التشريع الوضعي فقد نظمت أحكماتها وفصلت في لوائح خاصة يرجع إليها عند الحاجة.

### حكم الكنز :

الكنز في نظر الفقهاء نوعان : إسلامي وجاهلي.

فالإسلامي ما وجد به علامة أو كتابة تدل على أنه دفن في الأرض بعد ظهور الإسلام عليها، أو علم ذلك بأى طريقة من الطرق. والجاهلي ما وجد به شعار أو كتابة يدلان على أنه قد دفن في أرضه قبل ظهور الإسلام عليها، أو علم ذلك بأى طريقة من الطرق.

فإن جهل حالي فقد اختلف الرأي فيه : فمن الفقهاء من ذهب إلى اعتباره جاهليا لأن أكثر ما يوجد من الكنز إنما هو لأهل الجاهلية، ومنهم من ذهب إلى اعتباره إسلاميا.

والكنز إذا كان إسلاميا لا يعد من الأموال المباحة بل من الأموال المملوكة؛ لأنه ملك لصاحبها ملكا محترما لا يقبل السقوط بتقادم الزمن فلا يملكه من يعثر عليه، وإنما يعد لقطة له أحکام السلامة من وجوب التعریف والبحث عن صاحبها لترد إليه، فإذا يئس من معرفته حفظت حتى يظهر أو تصدق بها على ما ذهب إليه الحنفية. وسيأتي لذلك زيادة بيان.

حكم الجاهلي : أما الجاهلي فقد اتفق الأئمة الأربع على أن خمسه لبيت المال؛ لقوله عليه السلام : «وفي الركاز الخمس». واسم الركاز يشمل المعدن والكنز عند الحنفية، وعند الأئمة الثلاثة لا يراد به إلا الكنز.

وإنما وجب فيه الخمس لاعتباره من الغنائم؛ إذ إنه مال غالب عليه المسلمين وفيما غالب عليه المسلمون الخمس. غير أن الشافعى لا يرى إيجاب الخمس إلا فيما كان منه ذهبا أو فضة بشرط أن يبلغ نصابا، فإذا لم يكن ذهبا ولا فضة أو كان منها وليس منه ما يبلغ نصابا فلا شيء فيه.

ويرى مالك لإيجاب الخمس في الكنز إلا يحتاج في استخراجه والحصول عليه إلى كثير من النفة أو كثير من العمل، وإلا كان الواجب فيه ربع العشر فقط.

وما بقى بعد ذلك يعتبر مالا مباحا عند أحمد فيكون ملكا لواجده : سواء أوجده فى أرض مملوكة له أو لغيره أم فى أرض غير مملوكة؛ لأن الكتر ليس جزءا من الأرض فلا يملكه بامتلاكها، وإنما لم يكن ملكا للفاتحين لعدم تمام إحرازهم إياها . وإلى هذا ذهب أبو يوسف وهو رواية عن مالك.

وذهب أبو حنيفة والشافعى ومالك فى رواية عنه إلى أن أربعة أخemasه يكون ملكا لواجده بإحرازه إن وجده فى أرض مباحة كالصحراء والجبل، أو فى أرض هي ملكه بسبب إحيائه إياها، إذ إنه فى هذه الحال أول مستول عليه. ولكن إذا وجده فى أرض مملوكة لغيره أو مملوكة له بشراء - مثلا - فإن الأربعة الأخemas تكون ملكا لأول مختط لها، وهو من أعطيها عند الفتح، ولورثته من بعده إن عرفوا، وهكذا عند أبي حنيفة ومحمد. فإن لم يكن لها مختط بأن ملكت لأول أمرها بالإحياء فإنها تكون لأول من أحياها ولورثته من بعده إن عرفوا، ذلك لأن من أعطيها عند الفتح ملكها وملك ما تحويه من الكنوز بإعطاء الإمام. وكذلك من أحياها يتملكها بالإحياء ويتملك ما بباطنها كذلك من الكنوز الجاهلية تبعا لها، ثم تنتقل ملكية هذه الكنوز إلى ورثته كل منهم بوفاته. وهكذا دون أن يمنع ذلك تصرف يحدث فى الأرض من مالكها بالبيع ونحوه؛ ذلك لأن العقود المالية إنما ترد على محالها فقط، وهى الأرض هنا دون ما قد يكون مستودعا بباطنها من الكنوز فلا يشملها لذلك العقد، ولا تنتقل به إلى المشتري ولا إلى الموهوب له، وتبقى الكنوز متقللة بالوراثة فى ورثة أول مالك لها. ونظير هذا ما لو باع صائد سمكة صادها وفي جوفها جوهرة لا يعلمها فإن الصائد البائع يملك الجوهرة بالاستيلاء على السمكة ولا يشملها عقد البيع؛ لأنه إنما ورد على السمكة لا على الجوهرة؛ ولذا تكون الجوهرة لصائد السمكة إن وجدت.

فإن لم يعرف أحد من هؤلاء اختلف رأى الحنفية فقال بعضهم : تكون هذه الأربعة أخemas البيت المال لأنه مستودع أموال المسلمين التي لا يعرف لها وارث . وهذا ظاهر .

وقال آخرون : تكون لأقصى مالك معروف للأرض؛ لأنه هو الذي يظن أنه أول مالك لها . فإن لم يوجد فلورثته .

وذهب أبو يوسف إلى أنها تكون لواجده؛ وذلك لأنه مال وغنية لم تصل إليه يد الفاتحين، وإنما وصلت إليه يد الواجد لا غير فكان غنية مختصة به فكان باقية بعد الخمس له.

وعلى هذا فمبنى رأى الحنفية أن الكنز : إما مال مملوك لمحارب فسيملك بأخذنه مع الأرض سواء أملك عنوة أم بإحياء، وإما مال مملوك لسلم أو ذمي فيكون حكمه حكم اللقطة.

ومذهب مالك لا يختلف في أساسه عن مذهب الحنفية، ولذا يرى أن الكنز إذا وجد في أرض استولى عليها المسلمون عنوة سواء أكانت مملوكة أم غير مملوكة كان ملكاً لمن استولى عليها من الغزاة ثم لورثتهم من بعدهم إن عرروا لا للواجد، فإن لم يعرفوا كان لعامة المسلمين. وإذا وجد في أرض لم تؤخذ عنوة كأرض اليمن فهو لمن وجده لأنه أولى مستول عليه.

ونقل عن مالك أنه إذا وجد في أرض مملوكة لم تؤخذ عنوة كان لمن أحياها لا لمن وجده ثم لورثته من بعده؛ لأنه أول مستول عليه باستيلائه على الأرض. وإذا باعها لم يشمله البيع إذ لا يباع إلا ما ظهر منها.

وذهب الشافعى إلى أنه إذا وجد في شارع أو في مسجد فلقطة. وإن وجد في أرض مملوكة كان مالكها إن ادعاه وطلبه ولا يخمس، ولكن تجرى عليه أحكام الزكاة، فإن تركه ولم يدعه كان لمن تلقى الملك عنه إذا ادعاه كذلك، وهكذا حتى إلى أول محى لها، فإن لم يكن محى لها في الإسلام بأن كانت من الغنائم كانت للفاتحين.

وفي المجموع : إذا وجد في أرض عرف مالكها لم يملكه أحد بل يحفظ حتى يجيء مالكه فإن يشـ منه كان لبيت المال.

وذهب الحنابلة إلى أنه إذا وجد في موات أو في شارع أو في أرض لا يعلم مالكها، أو في طريق غير مملوك أو في خربة أو في ملك من وجده إذا كان منشأ ملكه بالإحياء فهو لواجده في جميع هذه الصور. وكذلك إن وجد في أرض مملوكة سواء أكانت مملوكة بالإحياء أم بعقد من العقود أو بالميراث فهو للواجد أيضاً إن لم يدعه مالك الأرض، فإن ادعاه فهو له إن أقام بينة أو حلف أنه له؛ لأن يده تعد شاهدة له على صحة ما ادعاه حينئذ<sup>(1)</sup>.

---

(1) كشف القناع ج ١ ص ٤٦٠

ومن هذا يظهر أن مبنى رأى الخنابلة هو أنه مال مباح إلا إذا ادعاه مالك الأرض التي وجد فيها وأقام ببره على ذلك أو أقسم أنه له فيكون ملكا له .

ذلك هو رأى رجال التشريع في الكتوز . أما رأى رجال التشريع الوضعي فقد جاء في القانون المدني المصري مادة ٨٧٢ ما نصه : الكنز المدفون أو المخبأ الذي لا يستطيع أحد أن يثبت ملكيته له يكون لمالك العقار الذي وجد فيه الكنز أو لمالك رقبته . والكنز الذي يعثر عليه في عين موقوفة يكون ملكا خاصا للواقف ولورثته . ونص في المادة ٨٧٣ على استثناء الأشياء الأثرية من هذا الحكم ووجوب تطبيق أحكام اللوائح الخاصة بها عليها .

وجاءت المادة ٨٧٦ مدنى ليبي مطابقة لنص هذه المادة مع زيادة فقرة ثالثة نصها : «إذا عثر شخص بمحرر الصدفة على كنز في مال مملوك للغير اقتسمه مع المالك مناصفة» وتعد استثناء من حكم المادة ٨٧٢ .

ونص المادة ٨٣٠ مدنى سوري على أن الكنز المدفون أو المخبأ الذي لا يستطيع أحد أن يثبت ملكيته له يكون ثلاثة أخماسه لمالك العقار الذي وجد فيه الكنز وخمسه لكتشنه، والخمس الأخير لخزينة الدولة مع مراعاة النصوص الواردة في القوانين والأنظمة الخاصة بالمتاجم والأثار .

ونص في المادة (٨٣١) التالية على أن الحكم في الآثار تبنته القوانين الخاصة بها .

وتتص楚 المادة ١١٠١ مدنى عراقي على أن الكنز المدفون أو المخبأ الذي لا يستطيع أحد أن يثبت ملكيته له يكون لمالك العقار إن كانت الأرض مملوكة، وللدولة إن كانت الأرض أميرية، ولجهة الوقف إن كانت الأرض موقوفة وقفا صحيحا .

وعلى هذا نرى أن التشريع المصري يقضى بأن الكنز ملك لواجده إذا لم يستطع أحد أن يثبت ملكيته ووجد في أرض مباحة لا مالك لها إلا الدولة مع مراعاة ما جاء في اللوائح الخاصة بذلك؛ لأنه حينئذ يكون مالا مباحا يملكه من وضع يده عليه ببنية تملكه كما تقضى بذلك مادة ٨٧٠ مدنى مصرى، أما إذا وجد في أرض مملوكة فإنه يكون لمالك رقبة العقار الذي وجد فيه فإن وجد في أرض

موقوفة كان ملكا خاصا للواقف ولورثته من بعده، ولم يفرق القانون بين كنز إسلامي وكنز جاهلي غير أنه استثنى من هذا الحكم ما بعد أثرا من الكنوز فأوجب فيه تطبيق أحكام لائحة الآثار.

ومن هذا البيان يتضح ما خالف في القانون أحكام الشريعة الإسلامية. وليس بين التشريع المصري والتشريع الليبي خلاف في ذلك إلا في الكنز الذي يعثر عليه شخص بمجرد الصدفة في أرض مملوكة للغير، فإن القانون الليبي جعله مناصفة بين واجده ومالك الأرض. أما القانون السوري فمع أنه لم يفرق في الحكم أيضا بين الكنز الإسلامي والكنز الجاهلي جعل الكنز الذي يوجد في أرض مباحة ولم يستطع أحد أن يثبت ملكيته له - ملكا لواجبه طبقا للمادة ٨٢٨، والذي يوجد في أرض مملوكة يكون ثلاثة أخماسه لمالك العقار الذي وجد فيه الكنز وخمسه لكتشهه والخمس الآخر لخزينة الدولة. وذلك مع مراعاة النصوص الواردة في المناجم والآثار، أما القانون العراقي فقد خالف فيما يوجد من الكنوز في الأرض المملوكة فجعلها كلها لمالك الأرض فإن كانت أرضا للدولة كانت للدولة وإن كانت وقفا كانت لجهة الوقف لا للواقف ولا لورثته، معنى ذلك أنها تكون وقفا تعلم للأرض لاحقا للمستحقين يصرف لهم.

وخلالمة ما سبق أن القوانين الوضعية المطبقة في البلاد العربية لا تفرق في الحكم بين الكنز الإسلامي والجاهلي. ولعل مبني ذلك هو تقادم الزمن وتعذر الوصول إلى معرفة من دفعه من المسلمين أو الذميين، وبنى الحكم فيها تارة على أساس تبعيته للأرض التي يوجد فيها لأنه كالجزء منها فيكون ملكا لمالك العقار الذي يوجد فيه. وهذا ما ذهب إليه التشريع المصري والليبي والعربي مع فرق بسيط أشير إليه، وبنى الحكم فيها تارة أخرى على أساس مراعاة مكانه واستيلاء واجده عليه، وذلك كما ذهب إليه التشريع السوري. وقد يكون لاختلاف الأعراف في البلاد العربية أثر في ذلك الاختلاف.

## الأرض الموات وإحياءها

الأرض إذا كان يملکها مسلم أو ذمي وظل متمسكا بها، لم يتملکها أحد إلا عن طريقه وذلك بسبب من أسباب نقل الملكية، غير أنه قد يسوء استغلالها فتزيد ثقافاتها على غلاتها أو تخرب لأى سبب من الأسباب فتصير سبخة أو تنتهي إلى حالة لا تنبت فيها ويعجز مالکها عن إصلاحها وعمارتها فيتركها لذلك ويطول تركه إياها وينتهي الأمر فيها إلى نسيان مالکها فتصبح وليس لها مالک معروف، وليس يعرف من أمرها إلا أنها كانت مملوكة في الإسلام فتركت وجهل مالکها.

ومثال ذلك ما نعرفه الآن من بقايا وأثار المدن الإسلامية البائدة القديمة كالفسطاط، وقد يتركها مالکها بسبب من الأسباب ترکا ينتهي بها إلى صيرورتها سبخة لا ينتفع بزراعتها ولكنها يظل معروفا هو أو ورثته.

فإذا تركها مالکها لداعية دعته إلى تركها وكان معروفا وكان تملکه لها بعد من العقود لم يزل ملکه عنها بذلك الترك على الرغم من تخريبيها ولم يجز أن يتملکها أحد إلا عن طريقه.

وإن كان ملکه إياها بالإحياء فكذلك الحكم عند أبي حنيفة وأحمد والزیدية وإليه ذهب سخنون من المالکية إذ لا يسقط ملک بالترك. وقد قال عليه السلام : « من أحيا أرضا ميتة ليست لأحد فهي له ». وذهب مالک إلى أنها تعود بالترك مع التخرب وعدم العمارة مواتا غير مملوكة كما كانت، وإلى هذا ذهب ابن القاسم، فيملکها من يحييها بعد ذلك . مثلها مثل الصيد ينفلت من صائله ويعجز عن رده ويطول زمن ذلك فإنه يعود متأندا كما كان، يملکه من يصيده بعد ذلك .

أما إذا تركها مالکها ثم توفي فتركتها كذلك ورثته من بعده حتى نسيهم الناس وأصبحت لا يعرف من أمرها إلا أنها كانت مملوكة يوما ما ففي تملکها بالإحياء روایتان عن أَحْمَدَ : أَحَدُهُمَا أَنَّهَا لَا تَمْلِكُ بَهُ إِذْ إِنَّهَا لَا تَزَالُ عَلَى مَلْكِ صَاحِبِهَا ، وَإِلَى هَذَا الرَّأْيِ ذَهَبَ مَالِكٌ .

والرواية الثانية أنها تملك بالإحياء لانتهاء الملك فيها وصيروتها بذلك أرضا مواتا .

وفي البدائع للكاساني أن الحنفية قد اختلف فيها رأيهم. فقد روى عن أبي يوسف أنها تملك بالإحياء. وجاء في تبيين الحقائق على الكنز للزيتوني أنها لا تعد مواتا ولا تملك بالإحياء وإنما تعطى حكم اللقطة. وقد رأى بعض الحنفية أن ذلك لا يتفق مع المصلحة، وذهبوا إلى أنها تكون لجماعة المسلمين أمرها إلى الإمام يتصرف فيها كما يتصرف في مال بيت المال، وإذا ظهر بعد ذلك مالكها ردت إليه، وهذا ما ذهب إليه محمد.

وعند الشافعى مرجع الأمر فيها إلى الإمام. فقد جاء في حاشية الرملى على الروض : ولو خربت قرية للمسلمين وتعطلت ولم يعرف ملاك أرضها فهل للإمام أن يعطيها لمن يعمرها؟ وجهان حكاهما القاضى أبو الطيب. وفي الحاوى : ما لا يعرف مالكه ولا يرجى ظهوره فهو لبيت المال، وفي جواز إقطاعه وجهان. وأما إذا كانت الأرض غير مملوكة لأحد فإن كان يتعلق بها حق ارتفاق بأن كانت قريبة من العمران فكانت مستودع قمامنة القرية أو مطرح أتربتها أو مكاناً لحصائدها أو محظطباً لها أو مسيراً لمائتها أو مسرحاً لدوايبها أو مناخاً لإبلها أو نحو ذلك لم يجز أن تملك بالإحياء. ومناط تعلق الحق بها عند أبي يوسف قريباً من القرية وصلاحيتها لذلك فمثل ذلك لا يملك بالإحياء، أما ما بعد عن القرية فإنه يملك بالإحياء لعدم تعلق حق أهل القرية، وتعد الأرض بعيدة إذا كان بينها وبين العمران مقدار غلوة «من ثلاثة ذراع إلى أربعين ذراع».

وفي رواية عنه أنها تكون بعيدة إذا كان من بها لا يسمع جهورى الصوت إذا صاح في أدنى العمران منها، وذلك ما اختاره السرخسى.

ويرى محمد أن حق أهل القرية لا يتعلق بها إلا إذا اتخذوها مرفقاً فعلاً، فإذا كانوا لا يتغذون بها فعلاً كانت من الموات يملكها من يحييها وإن كانت قرية وهذا هو ظاهر الرواية.

وعلى هذا فما يوجد من الأراضى الرملية بجوار المدن مما لا ينتفع به فعلاً يعتبر مواتاً عند محمد فيملك بإحيائه كالبناء عليه، وليس بموات عند أبي يوسف فلا يملك بالبناء عليه.

وذهب مالك وأحمد إلى أن القريب من العمران لا يملك بالإحياء، ويرى أحمد أن تحديد ذلك متوكٌ لعرف الناس إذا كان الناس لا يتغذون به، وما عدا ذلك مما لا يتعلق به حق ارتفاق فإنه يعد مواتاً.

وعلى ذلك فالأرض الموات التي تعد مباحة تملك بالإحياء هي التي لا يملكتها أحد ولم يتعلّق بها حق لأحد ولا ينتفع بها : إما لعدم وصول الماء إليها وإما لغلبته عليها وإما لسوء تربتها لأنها أرض سبخة أو كثيرة الحصا وإما لغير ذلك من الأسباب التي حالت دون صلاحيتها للإنبات والانتفاع بها ، وإنذن فالأرض المملوكة لا تعد مواناً ، وكذلك ما يوجد في وسط البلاد من الميادين وما يقرب منها من القضاء الذي يرتفق به أهلها .

### سبب تملك الأرض الموات - الإحياء - أثره :

يرى كثير من الفقهاء أن الأرض الموات تدخل في ولادة الإمام العامة . ولهذا يكون له أن يقطعها من شاء من يرى أن من المصلحة إقطاعها إياه . وذلك ما يفيد كلام صاحب البدائع وما نقله صاحب البحر عن الفتوى الغياثية - غير أنها لا تصير بذلك الإقطاع ملكاً لمن أعطيت له وإنما يثبت لديه حق احتجازها لإحيائها في مدى ثلاث سنوات ليملكتها بذلك ، فإذا مضت دون أن يعمرها بطل حقه وكان للإمام أن يعطيها لغيره .

ويرى مالك أنه يجوز للإمام أن يقطع الأرض الموات لمن يرى فتصير بذلك ملكاً له يتصرف فيها تصرف المالك وإن لم يحييها . وهذا ما ذهب إليه الشافعية - وهذا عندهم غير إقطاع الإمام الأرض الموات للإحياء فإنه من باب التخيير ولا يثبت به الملك إلا بالإحياء . وهذا ما ذهب إليه الإمام أحمد إذ لم يجعل للإمام أن يقطع الموات إقطاع تملكه .

والموات من الأرض مال مباح يملك بالاستيلاء عليه ، غير أن الاستيلاء عليه لا يظهر ولا يتتحقق إلا بظهور أثره والانتفاع به والعمل فيه : ولذا لا يكون تملكه إلا بالإحياء إذ إن ذلك هو مظاهر حيازته ، وهذا ما يدل عليه قوله عليه السلام : «من أحيا أرضاً ميتة فهي له» ، ويرى أبو يوسف ومحمد أن ذلك لا يتوقف على إذن الإمام به . وإلى هذا ذهب الشافعى وأحمد ، وهذا أيضاً رأى مالك في تملك ما يبعد عن العمران بالإحياء . أما ما يقرب منه فلا يملكته من يحييه إلا بإذن من الإمام حتى لا يكون من وراء ذلك نزاع وشغب ، ونقل عن سحنون أنه قال : لم أجده لأصحابنا بياناً في حد القرب والبعد ، وأرى أن مالاً تدركه المواشي في غدوها ورواحها بعيد وماتدركه قريباً .

ويرى أبو حنيفة رضي الله عنه أن مجرد الاستيلاء على الموات بالإحياء لا يكفي في تملكه بل يتشرط لذلك إذن الإمام، وقد استدل له بقوله عليه السلام : «ليس للمرء إلا ما طابت به نفسه إمامه» وذلك يستوجب الإذن، ولأن ذلك إنما يظهر فيما للإمام عليه ولاية وسلطان ظاهر وهو العقار؛ ولذا كان اشتراط الإذن في تملك العقار بالاستيلاء خاصاً به. وحكمة هذا الاشتراط أن الناس كثيراً ما يرغبون في إحياء الأرض الموات. واتجاه رغباتهم إلى ذلك قد ينشأ عندهم الشروع في الإحياء نزاع وخصام وشغب لتزاحم الرغبات واختلاف الأنظار، فاشترط استئذان الإمام درءاً لذلك وهذا ما لا يكاد يوجد في المنسوب. ولنفس هذه الحكمة رأى المالكيّة كما أشرنا فيما سبق أن الموات إذا كان قريباً من العمran وجب لتملكه بالإحياء إذن الإمام فإن أحياه بلا إذنه أخرج منه فإن الرغبات تتوجه إليه وقد تتعارض بخلاف الحال فيما كان بعيداً.

· · · · · وإحياء الأرض الموات يتم بجعلها صالحة للزراعة أو للانتفاع بها بغير الزراعة وذلك بإزالة الأسباب التي تحول دون ذلك. فإذا كانت مغمورة بالماء كان برفع الماء منها ومنعها بإقامة السدود وصرف الماء، وإذا كانت بعيدة عن الماء محرومة منه كان بإيصال الماء إليها وذلك بشق المجاري وحفر الترع والآبار، وإذا كانت سبخة كان بتحويلها بواسطة الماء والري ونحوه إلى أرض صالحة للزراعة كما يكون إحياؤها بالبناء عليها بإقامة الأسوار واتخاذها مخزناً أو نحو ذلك من الأعمال التي تجعلها صالحة للانتفاع بها.

· · · · · وذهب أحمد في إحدى رواياته إلى أن الإحياء يكون بما يعدد العرف إحياء وذلك يختلف باختلاف الأعراف.

· · · · · ويمثل المحبى ما أحياه من الأرض الموات إذا كانت ممتدة غير محدودة، فإن كانت محدودة محصورة ملكها كلها بإحياء ما زاد على نصفها، وعن أبي يوسف أنه إذا كان ما أحياه في وسطها ملكها كلها بذلك.

· · · · · وكذلك يكون إحياء الأرض الموات بحفر الآبار فيها أو بإنشاء مراوى المياه تخترقها وكذلك بإنشاء المصارف وبنسويتها. ومن حفر في أرض موات بثرا كان حريم هذا البثر ملكاً له وهوأربعون ذراعاً من كل ناحية، فإن صارت عيناً يفيض

الماء منها كا حريرها خمسمائة ذراع من كل ناحية. أما حرير القنوات على جانبيهما فيقدر ما يلزم لها عند إرادة إصلاحها وجمع ما يخرج منها من طين وأحجار عند حفرها وكريها ويصير الحرير ملكا للحافر باعتبار أن ذلك يعد إحياء له.

### التحجير :

وإذا عمل في الأرض الموات من وضع يده عليها عملا لا تصير به متنفعا بها كان ذلك تحجيرا : كأن يضع عليها علامات تدل على سبق يده إليها وعلى شروعه في عمارتها. ومن ذلك تسويتها بأحجار لم تتخذ شكل البناء وقطع حشائشها وأشواكها وحفر بعض مصارفها وإزالة الماء فيها. وفي اعتبار بعض هذه الأعمال تحجيرا لا يكسب ملكا أو عمارة تملك بها - خلاف بين الفقهاء مرجعه إلى العرف. وليس يترب على التحجير ملك ولكن يثبت به حق للمحتجر، هو أولويته في إحيائها على أصح الأقوال. ويثبت له هذا مدة ثلاثة سنوات من ابتداء عمله فيها، فإذا مضت دون إحياء سقط حقه كما يسقط كذلك بموته قبل نهايتها. وذلك لقوله عليه السلام : « الأرض لله ولرسوله ثم لكم من بعد، فمن أحيا أرضا ميتة فهو له وليس لمحتجر حق بعد ثلاثة سنين». - وبذلك قضى عمر. ولأن المحتجر إذا مضى عليه هذا الزمن دون أن يتحقق من الإصلاح دل ذلك على عجزه أو عدم رغبته، ووجب أن يسر طريق إحيائها لغيره.

وثبتوت حق المحتجر في هذه المدة لا يمنع غيره من تملكها بالإحياء عند الحنفية وإن كره له أن يفعل ذلك ديانة وخلفا. فلو أخذها قهرا وأحياها ملكها بهذه الإحياء. ومن العلماء من جعل هذا الحق مانعا من تملك غيره إياها طيلة هذه المدة وهو رأي بعض الخنابلة. ومن العلماء من جعل المحتجر مالكا لها في هذه المدة ملكا مؤقتا ينتهي بانتهائها من غير إحياء. غير أن انتهاءها دليل على أنها ملكية حق احتباس لا ملك عين؛ لأن ملك العين لا يكون مؤقتا، وعلى ذلك لا يكون بين هذا الرأي وسابقه فرق.

هذا ما ذهب إليه فقهاء الشريعة في تملك الأرض الموات من حيث إنها مال مباح. أما القوانين الوضعية في البلاد العربية فلم تذهب مذهب الشريعة الإسلامية. بل قيدت هذا السبب الخاص بملك الأرض الموات بقيود عديدة اختلفت فيها قوانين البلاد العربية التي عرضت لهذا الموضوع : كالجمهورية العربية المتحدة، والجمهورية السورية، والجمهورية اللبنانية - أما التقنين العراقي والتقنين الليبي فلم يعرض لهما الموضوع.

ففى الجمهورية العربية المتحدة تنص المادة ٨٧٤ مدنى مصرى على ما يأتى :

- ١ - الأراضى غير المزروعة التى لا مالك لها تكون ملكاً للدولة .
- ٢ - ولا يجوز تملك هذه الأراضى أو وضع اليد عليها إلا بتخصيص من الدولة وفقاً للوائح .

٣ - إلا أنه إذا زرع مصرى أرضاً غير مزروعة أو غرسها أو بنى عليها تملك فى الحال الجزء المزروع أو المغروس أو المبنى ولو بغير تخصيص من الدولة ، ولكن يفقد ملكيته بعدم الاستعمال مدة خمس سنوات متتابعة خلال الخمس عشرة سنة التالية للتملك .

وبناء على ذلك كانت جميع الأراضى غير المزروعة التى لا مالك لها فى الجمهورية العربية المتحدة تعد بمقتضى هذه المادة ملكاً للدولة وخرجت بهذا عن أن تكون مالاً مباحاً ، ووجب لksesب ملكيتها طبقاً للقواعد العامة أن يكون عن طريق مالكيها بسبب ناقل للملكية لا بسبب الاستيلاء والعمارة . وملكية الدولة لهذه الأرض لا تستند إلى سبب من أسباب كسب الملكية المعروفة المقررة ، وإنما تستند إلى القانون مؤسسة على الولاية والسلطان العامين .

#### والعقارات التى تملكها الدولة أنواع ثلاثة :

الأول : ما يعد منها من الأموال العامة : كالقناطر والجسور والميادين والطرق وما إلى ذلك . وهذه لا يجوز التصرف فيها أو تملكها بالتقادم (م ٨٧ / ٢ مدنى مصرى ) وهو حكم متفق وما تقضى به الأحكام الشرعية .

والثانى : العقارات التى تعتبر من الأموال الخاصة المملوكة للدولة بصفتها شخصاً اعتبارياً ، أو لهيئة من هيئاتها العامة على هذه الصفة . وهى العقارات التى تدخل فى زمام القرى والمدن وتباشر الدولة عليها غالباً سلطات المالك كالعقارات التى تركها ملوكها بوفاتهم عن غير وارث ، وما تنحسر عنه مياه الأنهر من الجزر وما يطرحه النهر من الأرض ، وهذه يجوز التصرف فيها من الدولة طبقاً للوائحها ولكن لا يجوز تملكها بالتقادم م ٩٧ مدنى مصرى معدلة بالقانون رقم ١٤٧ / ٥٧ والقانون ٣٩ لسنة ١٩٥٩ إذ صار نصها أخيراً : في جميع الأحوال لا تكتب حقوق الإرث بالتقادم إلا إذا دامت الحياة مدة ثلات وثلاثين سنة . ولا يجوز تملك

الأموال الخاصة المملوكة للدولة أو للأشخاص الاعتباريين العامة. وكذلك أموال الأوقاف الخيرية أو كسب أي حق عليها بالتقادم، كما لا يجوز التعدي عليها، وفي حالة حصول التعدي يكون للجهة صاحبة الشأن حق إزالته إدارياً بحسب ما تقتضيه المصلحة العامة. وهذا النوع من العقار لا يجوز تملكه بالاستيلاء عليه لأنّه لا يعد مباحاً بل مالاً مملوكاً للدولة.

والثالث : هو ما عدا هذين النوعين من الأراضي غير المزروعة مما لا يكون في ملك أحد ويعتبر ملوكاً بمقتضى المادة ٨٧٤ مدنى مصرى . وهذا النوع هو ما يعبر عنه في الفقه الإسلامي بالأرض الموات . وقد نص القانون على جواز التصرف فيه من الدولة وعلى جواز تملكه بالتقادم في الحدود التي يقررها القانون رقم ١٢٤ لسنة ١٩٥٨ الخاص بتنظيم الأراضي الصحراوية ، ومقتضى اعتباره ملوكاً للدولة أنه لا يملك شرعاً بالاستيلاء عليه مع العمارة ، ولكن القانون أجاز تملكه بالاستيلاء عليه المصحوب بزراعته أو غرسه أو بالبناء عليه وجعل ملكيته قابلة للزوال بعدم استعماله مدة خمس سنوات متابعة خلال السنوات الخمس عشرة التالية للتملك ، كما أجاز تملكه بترخيص من الدولة في حدود ما تنص عليه القوانين واللوائح الخاصة بذلك . ومن ذلك القانون رقم ١٢٤ لسنة ١٩٥٨ الذي يوجب لجواز ذلك أن يكون بترخيص من وزير الحريمة ، وذلك فضلاً عن حق تملكه بالتقادم أو فيما حدده القانون لذلك من الأراضي . وتنص المذكورة الإيضاحية على أن المطلوب من يعمر الأرض بغية تملكها بالاستيلاء عليها أن يزرع أو يبني وفقاً لما يمكن أن تعد له الأرض من أغراض فيكتفى أن يجعلها مرعى أو أن يسورها أو ينصب فيها خياماً متنقلة (ص ١٩٧ ج ٦ مذكرة مجموعة الأعمال التحضيرية) وفي اعتبار مجرد التسويير أو نصب الخيام المتنقلة من قبل البناء على الأرض الوارد في المادة - تجوز توسيع لا يحتمله اللفظ .

وفي التقين الليبي تنص المادة ٨٧٨ على أن الأراضي غير المزروعة التي لا مالك لها تكون ملوكاً للدولة ولا يجوز تملك هذه الأرض أو وضع اليد عليها إلا بترخيص من الدولة وفقاً للقوانين واللوائح ، وبمقتضى هذا لا يجوز تملك الأرض الموات بالاستيلاء عليها ولو مع عماراتها؛ لأنّها ليست مالاً مباحاً بل تعد بمقتضى القانون ملوكاً للدولة ، ولكن القانون الليبي أجاز تملك هذه الأرض أو وضع اليد عليها بترخيص من الدولة ، سواء أقام المالك بعماراتها أم لا .

وذهب التقنين السوري في مادته ٨٣٢ مدنى سورى إلى أن الأراضى غير المزروعة التي لا مالك لها تكون ملكاً للدولة، ولا يجوز تملك هذه الأرضى أو وضع اليد عليها إلا بترخيص من الدولة وفقاً للقوانين. وجاء في مادته ٨٣٣ أن الاستيلاء على العقار يخول أول من يشغله بناءً على ترخيص قانوني من الدولة حق تفضيله على من سواه لاكتساب حق التصرف في العقارات المملوكة حالياً لا حق الملكية. وجاء في المادة ٨٣٤ أن صاحب حق الأفضلية إذا أثبت بعد انقضاء ثلاثة سنوات أنه أحيا أرضاً أو بنى عليها أبنية أو غرس فيها أغراساً أو رتبها ضمن الشروط المعينة في الأنظمة الخاصة بأملاك الدولة فإنه يكتسب مجاناً حق تسجيل التصرف على القسم الذي أحياه أو غرسه أو أنشأ عليه أبنية أو رتبه - ويفقد حق التصرف إذا توقف بعد التسجيل وفي خلال العشر سنوات التالية للتسجيل عن استعمال حقه مدة ثلاثة سنوات متتالية - وقد قدمنا أن حق التصرف في النظام السوري يكون متعلقاً بالأرض إذا كانت ملكاً للدولة، ويجعل لصاحب حق التصرف فيها على الوضع الذي سبق شرحه، وعلى هذا جرى التقنين اللبناني م ٢٣٤، ٢٣٥ ملكية عقارية لبنانية.

## الحيازة

يعرفها رجال القانون بأنها سلطة فعلية أو واقعية يباشرها الحائز على شيء، بحيث تكون في مظاهرها الخارجى وفي قصد الحائز مزاولة لسلطة الملكية أو لحق عينى آخر : سواء أكانت هذه السلطة مستندة إلى حق أو غير مستندة إلى حق فالسارق والغاصب يعد كل منهما حائزا لما سرقه أو غصبه إذا تحقق له هذا المظاهر في سلطته على الشيء المغصوب أو المسروق . ومن ثم كانت الحيازة مجرد وضع فعلى أو واقعى ينطوى على مباشرة سلطة على الشيء المحوز<sup>(١)</sup> ، وكان لابد لتحققها من مضى زمن يتحقق فيه هذا المظاهر .

ولذا لا تقوم على عمل يأتي الشخص على أنه مجرد رخصة من المباحثات أو عمل يتتحمله الغير على سبيل التسامح م ٩٤٩ مدنى مصرى ، ٩٥٣ مدنى ليبي ، ١١٤٥ مدنى عراقي - ذلك ما يراد منها فى لسان رجال التشريع الوضعي . أما فقهاء الشريعة فليس لهم اصطلاح خاص ولا يريدون بها إلا مجرد وضع اليد على الشيء والاستيلاء عليه فى صوره المختلفة وهو المعنى اللغوى للكلمة . ومن ثم لم يكن عندهم فى الاستعمال فرق بين حيازة المال والاستيلاء عليه ، واستعملوا إحدى الكلمتين مكان الأخرى فى كلامهم على تملك المال المباح بالاستيلاء عليه أو بحيازته . ويرى من هذا أن استعمالهم للفظ حيازة فى أساليبهم المختلفة لا يراد به إلا القبض ووضع اليد وذلك عام يتناول المعنى الاصطلاحي القانونى السالف الذكر وغيره .

ويرى رجال القانون أن الحيازة تؤدى إلى كسب الملكية بالتقادم الطويل فى كل من العقار والمنقول ، كما تؤدى كذلك إلى كسب الملكية بالتقادم القصير فى العقار إذا اقترنـت بحسن النية واستندت إلى سبب صحيح . أما فى المنقول فإنها تؤدى إلى كسب الملكية فى الحال دون اشتراط تقادم ، م ٩٦٨ مدنى مصرى وما بعدها ، م ٩٧٢ مدنى ليبي وما بعدها ، م ٩١٧٠ مدنى سورى وما بعدها .

وكما يترتب عليه كسب الملكية عند توافر شروطه يترتب عليه كذلك سقوط الحق عند توافر ما نص عليه القانون من الشروط لذلك ، إذ يكون فى هذه الحالة

(١) الملكية للدكتور الصدة ص ٥١٢

وسيلة لانقضاء حق يسكت صاحبه عن اقتضائه أو استعماله مدة معينة وبه تسقط جميع الحقوق المالية سواء أكانت عينية أم شخصية أم معنوية ما عدا حق الملكية فهو الحق الوحيد الذي لا يسقط بعدم الاستعمال وإنما يفقد صاحبه بتقادم مكسب يتم لصالح غيره الذي يحوز الشيء الذي هو موضوعه.

والتقادم الطويل وهو الذي يسرى على العقار والمنقول وبه يتم للحائز أن يكسب ملكيته مدة الحيازة فيه خمس عشرة سنة مستمرة. والقصير، وهو الذي لا يسرى إلا على العقار مدة الحيازة فيه خمس سنوات، أما الكلام في الشروط والأثار والأحكام على وضع تفصيلي فمحله الدراسة القانونية البحثة.

ويرى فقهاء الشريعة الإسلامية أن الحيازة للأموال المملوكة أو التي تعلقت بها تمنع من تملكها بالاستيلاء عليها لا تصلح سبباً لملكيتها ولو مع توافر التقادم الذي يشترطه رجال القانون فلا يكتسب حق للغير بحيازته أو بحيازه محله مهما طال زمنها، ولا يسقط حق يترك المطالبة به وإن طالت مدتتها. واكتساب الحقوق أو سقوطها بالتقادم حكم ينافي العدالة والخلق ويكتفى في ذلك أن يصير به الغاصب أو السارق مالكاً بعد حيازته لما غصب أو سرق مدة معينة، وأنه يحول بين الحق وصاحبته لتركه المطالبة به مدة من الزمن، في حين أن مضي الزمن ليس من شأنه أن ينشئ حقاً أو يسقط حقاً.

ولكن رجال التشريع الوضعي كان ذهابهم إلى ما ذهبوا إليه في ذلك قائماً على أسباب وداع لها من القوة والأهمية بحيث صار ما دعت إليه من هذه الأحكام مصلحة اجتماعية اقتصادية لا ينبغي إهمالها في نظرهم - ذلك لأن القول بالتقادم وما رتبوا عليه من آثار يرجع في نظرهم إلى اعتبارات فردية وأخرى اجتماعية تتصل بالمصلحة العامة. فمن الناحية الفردية يرون في تفسيره أنه قرينة على إسقاط الحق وتركه، فمن يترك ملكه في يد غيره مدة معينة ويُسكت عن المطالبة به طيلة هذه المدة يفترض فيه أو يظن أنه قد ترك حقه وأسقطه استناداً إلى تأييد العرف وعادات المعاملة، كما يرون أن التقادم المكتسب للحق يعد قرينة على ثبوته لمن هو في يده، والتقادم المُسقط له يعد قرينة على الوفاء به أو على إسقاطه.

ومن الناحية الاجتماعية قيل إنه نظام يؤدي إلى الاستقرار في المجال الاقتصادي وقطع المنازعات، وبدونه لا يطمئن مالك إلى بقائه مالكا ولا مدين إلى براءته من دين كان عليه. فلو كان على الإنسان أن يطالب بحقه مهما مضى من زمن على تركه المطالبة لأدى ذلك إلى زعزعة المراكز المالية واضطراب في المعاملات وهو أمر يبعث على الفوضى والاضطراب.

وفضلاً عن ذلك فإن التقادم يحل إشكالاً كثيرة فيما يتعلق بالإثبات، ولاسيما إثبات الملكية؛ إذ من المعروف أن إثبات الملكية كثيراً ما تعرّضه صعوبات جمة، ففي كثير من الأحوال يتذرّع المالك أن يقيم الدليل على ملكيته وذلك حين لا توافر لديه المستندات المثبتة لها بسبب مضي الزمن وانتقالها من مورث إلى وارث وتعاقب ذلك في الأزمان المنقضية مما لا يستطيع حصره ولا متابعته في كثير من الأحوال، ومن ثم يتذرّع عليه الدفاع عن حقه.

ولكن الأخذ بنظام التقادم من شأنه أن ينهي هذه الصعوبات ويحل هذه الإشكالات؛ إذ يكتفى في مثل هذه الأحوال بإقامة الدليل على حيازة استمررت المدة التي يتطلّبها القانون لكسب الحق المدعى. ولا شك أن المصلحة الاجتماعية تدعو إلى الأخذ بهذا النظام قطعاً مثل هذا الشغب والتزاع وتيسيراً على الناس.

وكذلك الوضع في صاحب حق استولى عليه غيره فتركه دون مطالبه به مدة طويلة إذ يعد ذلك قرينة على انتهاء الحق بالوفاء أو بإسقاطه، وإلا لا أصبح المدين مهدداً بالمطالبة إذا لم يكن لديه وثيقة وفأه به أو إسقاطه. وحسب الشارع أن أتاح لصاحب الحق مدة كافية لكي يسعى إلى اقتضاء حقه والخلولة دون فقده بسبب التقادم. وبهذا المبدأ أخذ التقنين اللبناني م/ ٢٥٧ قانون الملكية العقارية.

ولم ير فقهاء الشريعة ذلك مسوغاً لأن تجعل الحيازة مع التقادم سبباً لاكتساب حق أو لسقوطه، ورأوا أنه يكفي لرفع الضرر الذي أشير إليه أن يجعل ذلك سبباً لعدم قبول الادعاء بالحق بناءً على أن الادعاء في هذه الحال وفي مثل هذه الظروف دعوى يكذبها الظاهر، وأن مدعويها مبطل فيما يظهر. وليس من الحكمة إضاعة الوقت في نظرها وبحثها مع ظهور وجه العدالة فيها. والحكم في مثل هذه الدعوى يكون بعدم سماعها سداً لباب التزوير والدعوى الباطلة بالقدر الممكن وإبقاء الحال على ما هي عليه. ولذا كان القضاء في مثل هذه الدعوى من قبيل القضاء بالترك.

وهذا ما تدل عليه عبارة المبسوط كما نقلها صاحب الفواكه البدريه : وهي رجل ترك الدعوى ثلاثة وثلاثين سنة ولم يكن له مانع من الادعاء ثم ادعى لا تسمع دعواه؛ لأن ترك الدعوى مع التمكّن يدل على عدم الحق ظاهرا . وكان ذلك مبدأ مقررا في كثير من المذاهب الفقهية وهو عدم سماع الدعوى التي يكذبها الظاهر ، وإن اختلفوا في بيان الأوضاع والصور والشروط التي يتحقق معها تكذيب الظاهر للدعوى . وكان المالكية في هذا أوضح بيانا وأكثر تفصيلا وأقرب إلى ما ذهب إليه التشريع الوضعي ، فقالوا إن الحيازة على قسمين : حيازة مع جهل الحائز من إليه يرجع أصل ملكه لما يحوزه ، وحيازة مع علمه ذلك . فالحيازة الأولى تتحقق بوضع اليد عشرة أشهر فأكثر سواء أكان المحوز عقارا أو منقولا ، والثانية لابد فيها من عشر سنين فأكثر في العقار ، وعامين فأكثر في المنقول من الدواب والعيid والثياب ونحو ذلك . ولا بد في إثبات الحيازة بنوعيها من الشهادة عليها وعلى وضع اليد على العين المحوza وعلى تصرف الحائز فيها تصرف المالك في أملاكهم ونسبتها إلى حائزها على أنها مملوكة له في زعمه وفي أقوال الناس دون منازعة له في ذلك طيلة المدة وهي المدة التي أشرنا إليها فيما سبق . فإذا قامت البينة على الحيازة بهذه الصورة كانت هذه الحيازة حجة على من لم يغب عن البلد التي بها العين المحوza طيلة المدة واعتبرت دالة ظنية على أن العين المحوza ملك لحائزها ، وعند ذلك يقضى له بها قضاء ملك لا قضاء ترك في يده ، ويسقط حق المنازع الحاضر فيها وتبقى العين المحوza بيد حائزها دون أن يكلف بيان وجه تملكه إياها .

وإذا ثبتت الحيازة الأولى في عشرة أشهر فأكثر مع توافر هذه الشروط لم تقطعها حيازة بعدها إلا أن تكون حيازة عشر سنين لا يعلم معها أصلها الذي تسند إليه ، فإن علم أصلها بكراء أو إسكان أو نحو ذلك لم تقطعها ولو طالت . ويرى ابن رشد أن مجرد الحيازة بشروطها لا تنقل الملك اتفاقا ولكن تعد دليلا عليه كمعرفة العفاص والوكاء في التعرف على اللقطة . ويرى ابن رحال أن ما ذهب إليه

ابن رشد في ذلك غير صحيح وأن الملك ينتقل إلى الحائز بالحيازة، ولكن ما ذهب إليه ابن رحال لا يتفق مع النقول المختلفة عن أهل المذهب في ذلك. وبالقضاء للحائز تقطع حجة من يعارضه وإن ثبت أنه كان مالكا قبل الحيازة فلا تقبل دعواه ولا بيته وإن سلمت من الطعن.

وجملة القول أن الأجنبي إذا حاز عقاراً أو منقولاً المدة المقررة وظهر فيها بعذر المالك من نسبته ما حازه إلى نفسه ومن تصرفه فيه تصرف المالك لم يكن لمن كان حاضراً ذلك وشاهداً له طيلة المدة دون منازعة منه ودون مخاصمة في أثنائها بلامانع أن يدعى ملك هذا المحوز، وكان إثبات هذه الحيازة كافياً في القضاء للحائز بالملك. ومن هذا البيان يتضح أن الحيازة لا تعد سبباً ناقلاً للملك كما ذهب ابن رشد وإنما تعتبر دليلاً عليه؛ ولهذا لا يكون ترك المحوز في يد الحائز قضاء ترك كما يرى الحفنة ولكنه قضاء بملك قام عليه الدليل<sup>(١)</sup>. وجملة القول أن الحيازة لا تعد سبباً من أسباب نقل الملكية في الشريعة الإسلامية، وإنما تعد دليلاً عليه على أوضاع وشروط تختلف باختلاف آراء الفقهاء؛ ولذا فقد تكلموا عليها في الدعوى وطريقة إثباتها.

وقد مال إلى النظرية الشرعية القانون العراقي فقد عرفها في م ١٤٥ بأنها وضع مادي به يعيطر الشخص بنفسه أو بالوساطة سيطرة فعلية على شيء يجوز التعامل فيه أو يستعمل بالفعل حقاً من الحقوق، ولا تقوم على عمل يأتيه الشخص على أنه مجرد إباحة أو عمل يتحمله الغير على سبيل التسامح، وكذلك لا تقوم على أعمال منقطعة، ونص في المادة ١١٥٧ على أن من حاز شيئاً اعتبر مالكها له حتى يقوم الدليل على عكس ذلك. وعلى ذلك تكون الحيازة أمارة على الملكية القائمة للحائز ولا تعد منشأة للملكية ولا ناقلة لها. وجاء في المادة ١١٥٨ أن الحائز لعقار أو منقول مدة خمس عشرة سنة مستمرة مانعة من سماع دعوى الملك فيه من الغير عند الإنكار إذا لم يكن للمدعي في تلك المدة عذر شرعي منعه من الادعاء، ولم يكن المحاز غير مسجل في دائرة الطابوا باسم الحائز باعتباره مالكاً له، وتنقض هذه المدة إلى خمس سنوات إذا افترنت الحيازة بحسن النية واستندت إلى سبب صحيح بأن استندت إلى أحد الأسباب الآتية :

(١) شرح المهمة ج ٢ ص ٢٣٧ وما بعدها.

الاستيلاء على الأرض الموات - انتقال الملك بالإرث أو بالوصية - انتقال الملك بالهبة - انتقال الملك بالبيع أو بالفراغ عنه. وإنما يشترط حسن النية وقت تلقي الحق.

ويكفي في اعتبار حيازة المنقول سبباً مانعاً من ادعاء الملك فيه أن تستند إلى سبب صحيح مع توافر حسن النية، وتعد حيازته قرينة على توافر حسن النية وجود السبب الصحيح ما لم يقدم الدليل على عكس ذلك م ١١٦٣ مدنى عراقي.

#### تملك اللقطة :

وما يتصل ب موضوع التملك بالاستيلاء تملك اللقطة، وهي : مال معصوم وجد في مكان معرض فيه للضياع، وفي حكمه اختلف الفقهاء.

فذهب الخفيفية إلى أنها لا تملك بل تبقى على ملك مالكها إذ إن تركها أو وجودها في مكان تعرض فيه للضياع لا يزول به ملك مالكها. وعلى ذلك فهى على ملكه حتى يحضر فتعطى له، غير أنه ذكر في (الهدایة) أنها إن كانت شيئاً يعلم عادة أن صاحبها لا يطلبها كالنواة وقشر الرمان ويكون إلقاءها إباحة للاستفادة بها، ولذا جاز الاستفادة بها، من غير تعريف لها مع بقائها على ملك مالكها إذ لا نقطع بأن المالك قد ألقاها رغبة عنها فلزم مراعاة استمساكه لها استصحاباً لحاله السابقة.

وذهب الشافعية إلى أن ما يلتقط من المال تافهاً أو غير تافه يجوز لللتقطه أن يتملكه بعد تعريفه المدة الواجبة لتعريفه ويتملكه بقوله تملكته على رأي، وفي رأي آخر أن يتملكه بمجرد مضي مدة التعريف دون حاجة إلى صدور عبارة منه تفيد إرادة تملكه، وقيل يكفي في تملكه ظهور نية في ذلك بأى عمل يصدر منه، ومع ذلك فإذا ظهر مالكه بعد ذلك أخذه إن وجده وإلا أخذ قيمته إن استهلك. ومؤدى ذلك أن الملتقط يتملكه عندئذ بيده. ومدة تعريفها سنة للخبر الصحيح. ويعرفها في أثنيتها على العادة في ذلك، وفي المال الحقير يعرف مدة يظن فيها أن فاقده يعرض عنه غالباً «نهاية المحتاج ج ٥».

وذهب الخنابلة إلى أنها تملك بالتقاطها دون حاجة إلى تعريف إن كانت مما لا تتبعه رغبة أوساط الناس كالرغيف ونحوه فإن ظهر صاحبها أعطى له إن كان موجوداً ولم يستحق شيئاً على مستهلكه لأنه قد استهلك ما يملك، أما ما عدا

ذلك من الأموال فلا يلوكه ملقطه إلا بتعريفه سنة دون أن يعرف مالكه، وهو مالكه بعد ذلك إن ظهر وكان موجوداً فإن كان قد استهلك فله قيمته. ورأى المالكية قريب من هذا. ونتيجة ذلك أن اللقطة لا تعد مالاً مباحاً بإطلاق يملك بالاستيلاء عليه، وإنما تكون كذلك إذا تركها صاحبها في مكان تعرضت فيه للضياع وكانت من التافه الذي لا تبعه رغبة الناس على رأي بعض الفقهاء.

وتensus المادة ٨٧٣ مدنى مصرى على أن الحق في اللقطة تنظمه لوائح خاصة وهو ما نص عليه في المادة ٨٣١ مدنى سورى والمادة ١١٠٣ مدنى عراقي والمادة ٨٧٧ مدنى ليبي.

والتنظيم العام المصرى في هذه المسألة هو ما تضمنه الأمر العالى الصادر فى ١٨ مايو سنة ١٨٩٨ الواجب التطبيق في كل حالة لم يرد في شأنها تنظيم خاص وهو يقضى بأن كل من عثر على شيء أو حيوان ضائع ولم يتيسر له رده إلى صاحبه في الحال أن يسلمه أو أن يبلغ عنه إلى أقرب نقطة بوليس في المدن في ظرف ثلاثة أيام أو إلى العمد في القرى في ظرف ثمانية أيام، وإلا حكم عليه بغرامة يجوز إبلاغها إلى مائة قرش كما يضع حقه في المكافأة، وإذا كان قد احتفظ بالشيء أو الحيوان بنية تملكه فإنه يعتبر سارقاً أما إذا سلم الشيء أو الحيوان فإنه يستحق مكافأة قدرها عشر القيمة، وإذا لم يطلب المالك الشيء الضائع خلال سنة أو الحيوان المفقود في مدة عشرة أيام تبع الإداره الشيء أو الحيوان بالزاد، وإذا كان الشيء قابلاً للتلف قبل مضي ميعاد السنة جاز بيعه في ميعاد أقصر يعينه المحافظ ويبيى الثمن محفوظاً على ذمة المالك ثلاث سنوات وإذا طلبه المالك يسلم إليه بعد خصم مصروفات الحفظ والبيع وقيمة المكافأة المدفوعة من عثر على الشيء أو الحيوان وبعد مضي ميعاد الثلاث سنوات من تاريخ البيع يضاف الثمن إلى أملاك الدولة<sup>(١)</sup>.

---

(١) الملكية للدكتور الصدة ص ١٢.

## الإقطاع

يراد به إقطاع الإمام أي إعطاؤه شخصاً بغير عرض مالاً لبيت المال أو غير مملوك لأحد على وجه التمليل لرقبه أو على وجه الاتفاف به.

وهو كما يكون سبباً لتملك رقبة المال، يصلح سبباً لتملك منفعته دون رقبته. وقد سبق الكلام عليه عند كلامنا على الملكية الشائعة في المنافع وبيان أسباب تملك المنفعة وذلك باعتباره سبباً لتملك المنفعة على وجه الشيوع بين أكثر من مالك.

أما صلاحيته لتملك العين فيدل عليه ما جاء في حاشية ابن عابدين على الدر المختار نقلًا عن الخراج لأبي يوسف : للإمام أن يقطع كل موات وكل ما ليس فيه ملك لأحد ويعمل فيه بما يرى أنه خير للمسلمين وأعم نفعاً. وفي موضوع آخر قال : كل أرض ليست لأحد وليس عليها أثر عمارة جاز للإمام أن يقطعها رجلاً ليعمرها، فإن كانت في أرض الخراج أدى المقطع عنها الخراج، وإن كانت عشرية كان فيما يخرج منها من الزرع العشر. وقال أيضًا : وكان عَزَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ - يقطع مما اصطفاه من أموال كسرى وكل من فرَّ عن أرضه أو قتل في المعركة وكل مفيض ماء أو أجمة، وذلك بمنزلة المال الذي لم يكن لأحد ولا في يد وارث. وللإمام العادل أن يجيز منه ويعطى من كان له غناء في الإسلام ويوضع ذلك موضعه ولا يحابي به فكذلك هذه الأرض فهذا سبيل القطائع عندي في أرض العراق وإنما يؤخذ منها العشر لأنها بمنزلة الصدقة أهـ.

قال ابن عابدين : وهذا صريح في أن القطائع قد تكون من الموات وقد تكون من بيت المال من هو من مصارفه، وإن المقطع له يملك الرقبة. ويدل على ذلك أيضًا قوله في موضوع آخر : وكل من أقطعه الولاية المهديون أرضاً من أرض السواد وأرض العرب أو الجبال من الأصناف التي ذكرنا أن للأئمة أن يقطعوا منها فلا يحل لمن يأتي بعدهم من الخلفاء أن يسترد ذلك ويرده، ولا يخرجه من هو في يده وارثًا كان أم مشترياً، ثم قال : والأرض عندي بمنزلة المال، وللإمام أن يجيز من بيت المال من له غناء في الإسلام ومن يقوى به على العدو وي العمل في ذلك بالذى يرى أنه خير المسلمين وأصلح لأمرهم، وكذلك الأرض يقطع الإمام منها من أحب من الأصناف.

ونتيجة ذلك أن أبا يوسف يرى أن الإقطاع من الإمام على وجهه عليك الرقبة جائز، سواء أكان ما يعطيه الإمام عقارا أم منقولا، وليس هذا محل اتفاق عند الخفية. فقد نصوا على أن إقطاع الموات لا يفيد ملكا وإنما يفيد حقا هو حق التحجير، كما تنص على ذلك في البدائع.

وفي ابن عابدين إذ جاء في حاشيته : أن إقطاع الإمام من أراضي بيت المال لا يفسد ملك الرقبة بل تبقى على ملكه. ويكون للمقطع له أن يتسع بالأرض وليس له أن يتصرف فيها إلا بإيجارتها لأنها من طرق الانتفاع، أما إقطاعه شخصا من الأموال المنقوله لبيت المال فقد منعه محمد وأحازه أبو يوسف، ويظهر أن محل ذلك الخلاف إذا لم يكن المقطع له مصرف لبيت المال لأنه لو كان مصرفًا كان هذا من قبيل إعطاء من يستحق حقه <sup>ا</sup> هـ .

وذهب محمد إلى أن إقطاع الإمام أرضا لبيت المال من ليس مصرفًا له لا يجوز؛ لأن ذلك إعطاء المال من لا يستحقه. وتصرف الإمام منوط بالمصلحة وليس منها الاعتداء على الحقوق. وذلك ما أشار إليه الرافعى في تقريره على ابن عابدين «البدائع ج ٦ ص ١٩٤، ابن عابدين ج ٣ ص ٢٩٠، وتقرير الرافعى ج ٢ ص ٥٩».

### مذهب المالكية في الإقطاع :

ويرى المالكية أن تصرف الإمام منوط بالمصلحة وبألا يخرج مال بيت المال عن وجهه؛ ولهذا لا يجوزون للإمام أن يقطع أحدا من بيت المال شيئا إلا أن يكون مصرفًا له، وإذا فعل ذلك فأعطي من هو مصرف له فسواء أقطعه على أن تبقى رقبة المال لبيت المال ومن أقطعه منفعته، أم على أن يملكه الرقبة فإنه في هذين الحالين يجب مراعاة ما يستحقه المقطع له فلا يزيد عليه وإذا زاد عليه، لم تحل له الزيادة وعليه أن يرد لها لبيت المال<sup>(١)</sup>.

أما الأرض الموات فيجوز للإمام أن يقطعها من يرى أن من المصلحة إعطائها إياه فتصير ملكا له<sup>(٢)</sup> وفي هذه الحال يكون الإقطاع سببا من أسباب الملك عند المالكية.

(١) تهذيب الذوق ج ٣ ص ٧ .

(٢) منح الجليل ج ٤ ص ١٥ .

## مذهب الشافعية:

يرى الشافعية أن الإمام أن يقطع رقبة الأرض الموات لمن يرى أن المصلحة في إقطاعه فيملك بذلك رقبتها. وفي هذه الحال يكون الإقطاع سبباً لتملك الرقبة وله أن يقطعها للعمارة فيكون للمقطع له حق التحجير، وعنده لا يملك الأرض إلا بإنحصارها<sup>(١)</sup> وإلى هذا ذهب المالكية<sup>(٢)</sup>.

أما الإقطاع من بيت المال فلا يفيد المقطع له ملك الرقبة عند الشافعية على القول المختار وإنما يفيد ملك المنفعة، ولذا جاز للإمام استرجاعه، ثم هو مقيد عرفاً بحياة المقطع له فلا يورث وإنما يرد إلى الإمام<sup>(٣)</sup>.

## الحنابلة :

يقسم الحنابلة الإقطاع ثلاثة أنواع : إقطاع تملك وإقطاع استغلال وإقطاع إرافق. فإذا قطع التملك عندهم يكون في الموات والعامر والمعادن. وإقطاع الاستغلال يكون لأنذ العشير أو الخراج نظير الانتفاع. والإقطاع في الموات لا يفيد ملكاً إلا بالعمارة وإنما سمي تملكاً نظراً لمالكه وإنما يفيد حق الأولوية في العمارة كالتحجير. ويجوز للإمام إقطاع الأراضي والدور والمعادن التي لبيت المال لمن يرى متى وجد المصلحة في ذلك، وإذا أقطع أرضاً لمصلحة راهناً ثم تغير الحال كان له استردادها لأن الحكم يدور مع عنته وجوداً وعدماً، وذلك دليل أنه لا يعتبر تملكاً وإنما يفيد حق الانتفاع عندهم.

أما إقطاع الإرافق فعيارته عن إقطاع الجلوس في الطرق الواسعة ليصير المقطع له أولى من غيره بالجلوس فيما خصص له. كشاف القناع ج ٢ ص ١١٢ وج ٦٩١.

(١) الشرح الكبير وكشاف القناع في إحياء الموات.

(٢) النهاية والشبراملي ج ٥ / ٣٢٩ .

(٣) الأشباه والنظائر للسيوطى ٣٨٢ .

## الشَّفَعَةُ

الشَّفَعَةُ فِي الْلُّغَةِ مَا خُوذَةٌ مِّن الشَّفَعِ، وَهُوَ الْبَضْمُ وَالْزِيَادَةُ، يَقَالُ : شَفَعَتِ الشَّيْءَ شَفَعًا مِّنْ بَابِ نَفْعٍ ضَمَمْتَهُ إِلَى الشَّيْءِ الْفَرْدِ فَصَارَ بِهِ شَفَعًا. وَشَفَعَتِ الرِّكْعَةُ جَعَلَتْهَا ثَنَتَيْنِ. وَمِنْ هَذَا أَخَذَتِ الشَّفَعَةُ لِأَنَّ صَاحِبَهَا يَشْفَعُ مَالَهُ بِهَا فَيُضْمَنُ إِلَيْهِ مَا لَا غَيْرَهُ.

وَلِلشَّفَعَةِ اسْتِعْمَالٌ : أَحَدُهُمَا إِطْلَاقُهَا عَلَى الْمَالِ الْمَشْفُوعِ أَيِّ الْمَأْخُوذِ. ئَانِيهِمَا تَمْلِكُ الْمَالُ وَأَخْذَهُ مِنْ مُشْتَرِيهِ عِنْدِ تَوَافُرِ شَرَائِطِهِ، قَالَ صَاحِبُ الصِّحَّاحِ : وَلَا يَعْرِفُ لِهَا الْمَعْنَى فَعْلُ. وَالشَّفِيعُ صَاحِبُ الشَّفَعَةِ وَهُوَ مَنْ لَهُ حَقُّ التَّمْلِكِ بِهَا وَجَمِيعُ شَفَعَاءِ.

وَهِيَ فِي لِسَانِ الْشَّرِعَيْنِ : حَقُّ تَمْلِكِ الْعَقْرَبِ الْمَبَاعِ مِنْ مُشْتَرِيهِ بِمَا قَامَ عَلَيْهِ مِنَ الْثَّمَنِ وَالْمَؤْنَ رَضِيَ أَمْ أَبَى. وَذَلِكَ عَلَى مَا ذَهَبَ إِلَيْهِ جَمِيعُ الْفَقَهَاءِ إِذْ يَرَوْنَ أَنَّ حَقَّ الشَّفَعَةِ لَا يَبْثُتُ إِلَّا فِي الْعَقْرَبِ.

إِنَّمَا بَاعَ أَحَدُ الشَّرِيكَيْنِ فِي عَقْرَبٍ حَصْنَتِهِ فِي ثَالِثٍ ثَبَتَ لِثَانِي حَقُّ أَخْذِهِ مِنْ مُشْتَرِيهِ بِمَا اتَّفَقَ عَلَيْهِ مِنَ الْثَّمَنِ مَضَافًا إِلَيْهِ مَا اسْتَبَعَهُ شَرَاؤُهَا مِنْ مَؤْنَ ضَرُورَيَّةٍ، طَابَتْ بِذَلِكَ نَفْسَهُ أَمْ أَبَى.

وَسُمِيَّ هَذَا الْحَقُّ بِالشَّفَعَةِ، وَسُمِيَّ صَاحِبُهَا بِالشَّفِيعِ، كَمَا تُسَمَّى الْحَصَّةُ الْمَبَاعِيَّةُ فِي لِسَانِ الْفَقَهَاءِ بِاسْمِ الْمَشْفُوعِ أَوِ الْمَشْفُوعِ فِيهِ، وَكَمَا تُسَمَّى حَصَّةُ الشَّفِيعِ فِي الْعَقْرَبِ الْمُشَتَّرِكِ بِالْمَشْفُوعِ بِهِ.

وَيُسْتَعْمَلُ بَعْضُهُمْ (شَفَعٌ) بِمَعْنَى طَلْبِ الْأَخْذِ بِالشَّفَعَةِ :

شَرَعَهَا - دَلِيلُ ثَبُوتِ هَذَا الْحَقِّ شَرِعاً، مَا رَوَاهُ الْبَخَارِيُّ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ : قَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِالشَّفَعَةِ فِي كُلِّ مَا لَمْ يَقُسِّمْ فَإِذَا وَقَعَتِ الْحَدُودُ وَصَرَفَتِ الْطَّرِقَ فَلَا شَفَعَةُ<sup>(۱)</sup>. وَمَا رُوِيَ مِنْ آثَارٍ عَدِيدَةٍ فِي ثَبُوتِ هَذَا الْحَقِّ، وَسَتَائِنِي الإِشَارَةِ إِلَى بَعْضِهَا عِنْدِ بِيَانِنَا مِنْ يَبْثُتُ لَهُ حَقُّ الشَّفَعَةِ.

(۱) صَرَفَتِ الْطَّرِقَ : أَيْ بَيْنَ مَا خُوذَ مِنَ التَّصْرِيفِ وَهُوَ الْبَيَانُ .

قال ابن المنذر<sup>(١)</sup>: أجمع أهل العلم على ثبوت حق الشفعة للشريك الذي لم يقاسم فيما بيع من أرض أو دار أو حائط. وفي المعني لابن قدامة الحنبلي<sup>(٢)</sup>: أنه لا يعلم في ثبوتها خلاف لأحد إلا لأبي بكر الأصم<sup>(٣)</sup> ومثله في نيل الأوطار. ومن الشريعة الإسلامية استمدت القوانين الوضعية المطبقة في بعض البلاد العربية أحكام الشفعة. فعرفها القانون المدني المصري في المادة ٩٣٥ بأنها رخصة تجيز في بيع العقار الحلول محل المشتري في الأحوال وبالشروط المنصوص عليها في المواد التالية. وتطابق هذه المادة ٩٣٩ مدنى ليبي. وعرفها القانون العراقي في مادته ١١٢٨ بأنها حق تملك العقار المبيع ولو جبراً عن المشتري بما قام عليه من الثمن والمؤن والنفقات المعتادة.

ومن ثم كانت الشريعة الإسلامية مصدر أحكام الشفعة في هذه القوانين، وإليها يرجع تفسير ما ينبهم من نصوصها في هذا الموضوع بما تتحقق به المصلحة. وقد كانت الحكمة في شرعاها دفع ما قد يتوقع من ضرر يصيب الشريك بسبب مشاركته شخصاً قد لا تؤمن عواقبه أو من ضرر يصيب الجار من جار جديد قد يكون غلظ الطبع ردء الخلق لا تؤمن شروره. وهذا إلى ما يكسبه الشفيع بها من سعة في مسكنه أو في أرضه تذهب بما كان فيه من عنت لضيق في مسكنه أو ضيق في أرضه يذهب بما كان يحول دون الإحسان في استغلالها والاستزادة في نمائتها، والضرر يجب أن يزال وأن يجتنب ما أمكن لقوله عليه السلام : «لا ضرر ولا ضرار». وبخاصة إذا ما كان يصيب الجار الذي أمر الرسول عليه السلام بآكرامه بقوله : «من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فليكرم جاره».

ذلك ما ذهب إليه الحنفية. وذهب غيرهم من لا يرى الشفعة إلا فيما يقبل القسمة من العقار أن الحكمة في شرعاها دفع ضرر القسمة إذا طلبتها الشريك وذلك بانتهاء الشركة إذا لم يكن ثم شريك آخر غير البائع أو تقليلها إذا كان خلافه. فإن للقسمة أضراراً من نواح شتى في كثیر من الأحوال كنقص الانتفاع بالنصيب بسبها وما قد تقتضيه من إحداث المراقب لكل نصيب كالصعد والمنور والبالغة والطريق وهذا إلى ما تستلزمه من مؤنة ونفقات.

(١) هو إبراهيم بن المنذر بن عبد الله أحد كبار العلماء المحدثين عن مالك وسفيان بن عيينة ت سنة ٢٣٠ هـ.

(٢) هو أبو محمد عبدالله بن أحمد الحنبلي المتوفي سنة ٣٦٠ هـ.

(٣) هو محمد بن الحسن الأصم ت سنة ٣٢٠ هـ.

ولهذا كان شرع القسمة متفقاً مع أصول الشريعة العامة ومحققاً لأغراضها، وكان مما دعت إليه حاجة الناس واقتضته مصلحتهم حتى صار أمراً معروفاً وشرعاً متوارثة، وإن كان على خلاف ما وضع للملكية من حدود وحماية وما سنّ لعقودها من قواعد إذ إن الأخذ بالشفعة يعد قيداً في حرية التصرف ويتنافي مع قاعدة الرضا في انتقال الملك من مالك آخر، ولكنه استثناء دعت إليه المصلحة وليس ما يصيب المشتري أو البائع من ضرر بسببها بالضرر الفاحش غير المعاد، فقد كان المشتري قبل الشراء في غنى عما اشتراه وقد وجد من هو أحقر به منه ومن في صرف الصفقة عنه إلى غيره ضرر أعظم مما يصيب صاحب الصفقة وقد أعطى البائع ما يرغب فيه من بدل، وهذا إلى ما قد يكون للشفعة من فائدة في تقليل الشيوع وجمع الأنصباء في الجملة. وعلى أية حال فقد كانت شريعة الشفعة مثار جدل عنيف ونقاش في الإبقاء عليها وكان من أثر ذلك عدم الأخذ بها في القانون السورى المدنى، وتضييق نطاقها عند ابتنائها على الجوار فى القوانين الأخرى وهو رأى انفرد به فقهاء الحنفية وخالفهم فيه المالكية والشافعية والحنابلة وأهل الظاهر فلم يثبتوها في الجوار، وقد كان هذا رأى لجنة مراجعة القانون المدنى المصرى إذ حذفت من مشروعه النص الذى يجيز ابتناءها على الجوار، ولكن لجنة الشئون التشريعية بمجلس النواب رأت إبقاءها، كما رأت رأياً وسطاً عند ابتنائها على الجوار إذ جعلت للجوار فى الأراضى الزراعية الشفعة إذا كان للأرضه أو كان عليها حق ارتفاق بالنسبة إلى الأرض المشفوع فيها أو كانت قيمة الأرض المشفوع بها لا تقل عن نصف قيمة الأرض المشفوع فيها وكانت الملاصقة من جهتين، وهو رأى مستمد في الجملة مما ذهب إليه ابن القيم وبعض فقهاء البصرة وغيرهم من فقهاء الحديث إذ ذهبوا إلى أنه إذا كان بين الجارين حق مشترك من حقوق الأملاك من طريق أو ماء أو نحو ذلك ثبتت الشفعة، وإن لم يكن بينهما حق مشترك أبلته بل كان كل واحد منهما متميزاً بملكه وحقوقه فلا شفعة، وذلك لما يرى من الضرر الذى يحصل بالشركة فى الملك، وقد أقر مجلس النواب ما رأته لجنة المراجعة لما رأه من مصلحة تتطلبه البيئة المصرية.

#### أسباب استحقاقها :

لا يثبت حق الشفعة عند الجمّهور من الفقهاء إلا لمن يملك عقاراً متصلة بالعقار المبيع .

والاتصال بالعقار المبيع له ثلاثة أحوال :

- (١) أن يكون اتصال شركة في نفس العقار وذلك إذا كان العقار المبيع جزءاً شائعاً مع حصة الشفيع في أرض مشتركة بينهما أو في دار كذلك.
- (٢) أن يكون اتصال شركة في حق من حقوق الارتفاع.
- (٣) أن يكون اتصال جوار مع الملاصقة.

**الحالة الأولى** : وهي الشركة فيما يبع جزء منه - إذا كان العقار الذي يبع جزء منه مشتركاً فيأ بائع أحد الشركاء فيه حصة منه على الشيوع، كان لكل شريك فيه على الشيوع حق أخذ ما يبع بالشفعه بسبب الشركة في العقار، ذهب إلى ذلك الحنفية والماليكية والشافعية والحنابلة وأهل الظاهر والزيدية والشيعة الإمامية وغيرهم.

فالحنفية يرون أن الشفعه تثبت بالشركة على الشيوع في العقار المبيع. وهي إذا كانت في عقار فإما أن تعممه وإما أن تكون في جزء معين منه.

ففي الحال الأولى يكون الشركاء شركاء في جميع العقار على الشيوع وعندئذ تثبت الشفعه لكل منهم فيما يبع منه على السواء ما عدا البائع، وليس يفضل فيها صاحب الحصة الكبرى صاحب الحصة الصغرى بأولوية في الطلب ولا بزيادة في الاستحقاق. وإذا كان المشتري أجنياً عنهم أى ليس منهم استبدوا بالمباع دونه، وإذا كان أحدهم شاركوه جميعاً فيما اشتراه على السواء، خلافاً لمن يجعل له الأولوية عند ذلك.

**وفي الحال الثانية** : يكون الشركاء شركاء في ناحية معينة من العقار بينما يكون باقيه ملكاً لأحدهم خالصاً له كأن يكون لشخص دار يشاركه في حجرة معينة من حجراتها شخص آخر أو أكثر على وجه الشيوع في الحجرة.

ففي مثل هذه الحال إذا باع صاحب الدار جميع ما يملكه فيها، أو باع حصة شائعة فيها كلها، أو باع حصة شائعة فيما عدا الحجرة المشتركة، أو باع حصة شائعة في الحجرة المشتركة، أو باع الدار كلها ما عدا حصته في الحجرة المشتركة، أو باع جزءاً معيناً من الدار ولو لم يكن بجوار هذه الحجرة، كان لأحد الشركاء الآخرين في تلك الحجرة حق الأخذ بالشفعه في جميع هذه الصور.

وكان فيها مقدما على الشركاء في الطريق الخاص أو الشرب الخاص أو المسيل الخاص وعلى الحجران؛ لأنه يعد شريكا في نفس العقار ما دامت الحجرة معتبرة جزءا من الدار ولم يتخذ لها وضع البيت المستقل. وهذه أصح روایتين عن أبي يوسف.

والرواية الثانية أن الشريك في بعض العقار لا يستحق بوجوب شركته إلا ما يباع مما له فيه حصة، وعلى ذلك فالشريك في الحجرة فقط لا يستحق بشركته إلا ما يباع من الحجرة دون ما يباع من بقية الدار، وإن استحق الشفعة فيه بسبب آخر عند الحنفية كالشركة في حق ارتفاق أو كالجوار.

وإذا اجتمعت هاتان الحالان في عقار واحد وذلك بأن يكون بعض العقار شركة بين شركاء متعددين بينما يكون باقية مشتركا أيضا بين بعض هؤلاء الشركاء دون سائرهم «عند ذلك يكون الشركاء في العقار من طرازين : شركاء في العقار جميعه وشركاء في جزء معين منه» فإنه إذا باع أحد الشركاء في جميع العقار حصته فيه لأجنبي كان حق الشفعة للشركاء معه في جميعه أولا فإذا سلموا كان الحق للشركاء في الجزء منه.

وقد علل صاحب المسوط ذلك : بأن شركة الأولين أعم وأقوى لأنها في جميع العقار، وشركة الآخرين أخص لأنها في جزء من العقار، ومن كان أقوى سببا قدم في استحقاق الشفعة على من كان أضعف.

ومن جهة أخرى يرى أن الشركاء الأولين أولى بالشفعة من الآخرين، بالنظر إلى الجزء الذي لا شركة لهم فيه والمبيع في حكم شيء واحد حتى لا تتجزأ الصفة وإذا كانوا أولى بالنظر إلى هذا الجزء كانوا أولى بالنظر إلى الجمع «المسوط بتصرف ج ١٤ ص ١٠٩ ، والفتاوی الهندية ج ٥ ص ١٦٦ - ١٦٨».

وببناء على ما ذكر يكون الشركاء في العقار على مرتبتين : إحداهما مقدمة على الأخرى في الشفعة - الأولى - شركاء البائع فيما باع منه حصة شائعة فيه كلها، والثانية من عدتهم من الشركاء في بعض هذا العقار.

وإذا اقسم الشركاء العقار المشترك فاختص كل منهم بناحية منه معينة صاروا بذلك جيرانا لا شركاء ولا يكون لأحدthem حق الشفعة في نصيب الآخر إذا بيع - عند أبي حنيفة - إلا بسبب الشركة في حق ارتفاق أو بسبب الجوار، كما سيأتي.

ويرى المالكية أن حق الشفعة إنما يثبت بالشركة إذا كانت في عقار يقبل القسمة على المشهور في المذهب، فثبتت فيه وفيما عليه من بناء وشجر إذا دخل في البيع تبعاً، وذلك محل اتفاق بين أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد.

كما يثبت في البناء والشجر إذا كان في أرض محبسة على البائع وشريكه وذلك إذا اقتضت المصلحة إجارة أرض محبسة سنتين فبني فيها مستأجرها أو غرس بإذن ناظرها، على أن يكون ذلك له وكان المستأجر متعدداً فباع أحد المستأجرين حصته في البناء أو الشجر لأجنبي فإن حق الشفعة يثبت لسائر شركائه في البناء أو الغراس<sup>(١)</sup> وكذلك يثبت حق الشفعة في الثمر إذا بقى على أصوله بعد بيعه فيكون لأحد الشركين فيه إذا باع صاحبه حصته لأجنبي.

ويثبت كذلك في المقدمة من بطيخ وبذنجان وقرع وبامية من كل ماله أصل تجني ثمرته مع بقائه. ولا يثبت في الزرع كالبر والكتان وإن بيع مع أرضه تبعاً، كما لا يثبت في حيوان بيع تبعاً للأرض إلا إذا كان لبستان باع أحد الشركاء فيه حصته بما يتبعها من الحيوان والشجر فثبتت فيما الشفعة حينئذ تبعاً<sup>(٢)</sup>.

ولا يثبت حق الشفعة فيما لا يقبل القسمة على المشهور في المذهب كالحمام والفرن، وهذه رواية ابن القاسم عن مالك، وفي رواية أخرى أنه يثبت ذكرها سخون في المدونة، وهي مبنية على أن علة ثبوته دفع ضرر الشركة بخلاف الأولى فإن علة ثبوت الحق فيها دفع ضرر القسمة ولا قسمة فيما لا يقبلها.

ويرى الشافعية أن حق الشفعة يثبت بالشركة في العقار وما يتبعه من بناء وشجر وثمر غير مؤير عند دخول ذلك تبعاً في بيعه، ولا يثبت فيما أفرد بالبيع من ذلك ولا في شجر جاف شرط دخوله في بيع عقار أو بيع مع مغرسه لانتفاء التبعية حينئذ، وكذلك حكم الشمر المؤير عند اشتراط دخوله في البيع. وتثبت في أصول بقول تجد مرة بعد أخرى بجامع دخولها في البيع<sup>(٢)</sup>.

ويشترط في ثبوتها في العقار المشترك ألا يبطل بالقسمة نفع الشخص المأخوذ بالشفعة بأن يكون بحيث يتفع به بعد القسمة الانتفاع الذي كان له قبلها فلا شفعة بالشركة في حمام وطاحون ودار صغيرة لا تصلح مسكنين، وكذلك في الدار

(١) الشرح الصغير للدردير ج ٢ ص ٢٠٣. (٢) الشرح الصغير للدردير ج ٢٠١.

(٣) المنهج ج ٢ ص ١٤٨.

الكبيرة إذا كان أحد الشريكين فيها لا يملك منها ما يصلح مسكنًا وحده فلا شفعة فيه عند بيعه بخلاف ما إذا باع صاحب الجزء الكبير حصته فإن حق الشفعة يثبت فيه للشريك الآخر.

ويرى الخنابلة ثبوت حق الشفعة بالشركة في عقار ينقسم جبرا دون مالا ينقسم كحمام صغير وبئر. ولا يثبت فيما ليس بعقار كالشجرة والبناء والحيوان إذا بيع شيء من ذلك مفردا، أما إذا بيع مع العقار فإن حق الشفعة يثبت فيه تبعا ولا يثبت في نمر ولا في زرع وإن بيع شيء من ذلك تبعا للعقار<sup>(١)</sup>.

ودليل ثبوت حق الشفعة بسبب الشركة في العقار حديث جابر رضي الله عنه وهو قوله : قضى رسول الله ﷺ بالشفعة في كل ما لم يقسم فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة رواه البخاري - ومعنى صرفت الطرق بينت اتجاهاتها، وذلك إنما يكون في العقار بقسمته بين الشركاء وتخطيط الطرق المؤدية إلى كل قسم من أقسام العقار وعندئذ يتنهى الشيوع وترتفع الشركة ويصبح الشركاء جيرانا.

ولا يرى المالكية والشافعية والخنابلة ثبوت حق الشفعة بغير هذا السبب خلافا للحنفية .

#### تزاحم الشركاء :

إذا بيعت حصة من عقار مشترك فلم يطلبأخذها بالشفعة إلا شريك فيه واحد استحقها وكان له حق أخذها. وإن طلبها أكثر من واحد فيما إذا تعدد الشركاء خلاف البائع كانت الحصة المبعة بين الطالبين على السواء - عند الحنفية - لاستواهم جميعا في استحقاق أخذها بالشفعة، وهذه رواية عن أحمد واختارها ابن عقيل وإلى ذلك ذهب النخعي والشعبي وأبن أبي ليلى وأبن شبرمة والثورى وذلك لثبوت حق الشفعة لكل شريك كاملا ولذا يستحق جميع المبيع عند انفراده بالطلب .

وذهب مالك والشافعى إلى قسمة الحصة المبعة بين الطالبين من الشركاء على قدر أملاكهم فإذا أخذ كل منهم نسبة ما يملك في العقار المشفوع به ، وإلى هذا ذهب الحسن وعطاء وأبن سيرين وإسحاق وهو أصبح الروايتين عن أحمد ذلك لأن حق الشفعة حق استفيد بسبب الملك فوجب أن يكون على قدره عند التنازع .

(١) متهى الإرادات ج ١ / ٥٣٧ ، وكشاف القناع ج ٢ / ٢٧٩

وإذا لاحظنا على هذا الاستدلال أنه لا يتم إلا إذا كان ما يستفاد من الملك متولدا منه كالثمار وما أشبهها وليس من هذا القبيل حق الشفعة، وأنه إنما يثبت لشريك وقاية من ضرر متوقع من شريك أجنبي دخيل وجميع الشركاء في ذلك سواء، وإن اختلفت حصصهم - إذا لاحظنا هذا تبينا قوة ما استدل به أصحاب الرأى الأول.

والشركاء في العقار في درجة واحدة لا أولوية لأحدهم على الآخر عند الحنفية والشافعية، وعلى أصح الرأيين عند الخنابلة خلافاً لمالك إذ يرى أنهم لا يعودون في شركتهم في درجة واحدة بالنسبة لاستحقاقهم الأخذ بالشفعة إلا إذا كانوا جمِيعاً أصلاء في اشتراكهم في العقار، وذلك بـالـأـلـاـتـكـةـ تكون شركة بعضهم في العقار نتيجة وراثته لشريك فيه قد توفي أو نتيجة لشركته ابتداء في حصة شائعة من العقار متميزة في الاستحقاق عن باقي العقار، فإذا كانت حالة من هاتين الحالتين كانت درجة ورثة من توفي من الشركاء بالنسبة لما يباع من حصته أسبق من درجة الشركاء الآخرين الأصليين في العقار جميعه، وكانت درجة الشركاء في الحصة المستحقة لهم من العقار بصفتهم الخاصة أسبق من درجة الشركاء الآخرين في العقار بالنسبة لما يباع من هذه الحصة :

مثال الحالـةـ الـأـوـلـىـ : دار مشتركة بين أـ،ـ بـ،ـ جـ على الشـيـوـعـ توفـيـ أـ عنـ دـ هـ ثـمـ باـعـ هـ حصـتـهـ المـورـوـثـةـ لـأـجـنـبـيـ فـإـنـ أـخـذـهـاـ بـالـشـفـعـةـ يـكـوـنـ مـنـ حـقـ دـ وـ لـاـ يـكـوـنـ لـكـلـ مـنـ بـ وـ جـ إـلـاـ إـذـاـ تـرـكـ دـ حـقـهـ فـيـهـاـ وـإـذـنـ يـكـوـنـ دـ أـوـلـىـ بـالـشـفـعـةـ مـنـ بـ،ـ جـ فـيـمـاـ يـبـاعـ مـنـ حـصـةـ الـمـتـوـفـيـ أـ وـلـكـنـ إـذـاـ باـعـ بـ شـيـئـاـ مـنـ الـعـقـارـ اـشـتـرـكـ فـيـ الـأـخـذـ بـالـشـفـعـةـ جـمـيـعـ الـشـرـكـاءـ بـمـاـ فـيـهـمـ وـرـثـةـ مـنـ تـوـفـيـ وـهـمـاـ دـ .ـ

ومثال الحالـةـ الثـانـىـ : لـشـخـصـ دـارـ وـلـهـ ثـلـاثـ أـخـوـاتـ شـقـيقـاتـ وـأـمـ وـأـخـتـ لـأـمـ توفـيـ عـنـهـنـ فـإـذـاـ باـعـتـ إـحـدىـ الشـقـيقـاتـ حصـتـهـاـ فـيـ الدـارـ لـأـجـنـبـيـ كـانـ حـقـ الشـفـعـةـ فـيـهـاـ لـلـأـخـتـيـنـ الـأـخـرـيـنـ دـوـنـ الـأـمـ وـالـأـخـتـ لـأـمـ ،ـ لـأـنـ الـبـيـعـ جـزـءـ مـنـ حـصـةـ مـسـتـحـقـةـ اـبـتـدـاءـ لـلـأـخـوـاتـ الشـقـيقـاتـ ،ـ وـهـىـ الـثـلـاثـانـ فـيـكـوـنـ الـأـحـقـ بـالـشـفـعـةـ فـيـمـاـ يـبـاعـ مـنـهـاـ الشـرـيكـ اـبـتـدـاءـ فـيـهـاـ وـيـكـوـنـ حـقـ الشـفـعـةـ بـعـدـ تـسـلـيمـ الـأـخـتـيـنـ الشـقـيقـيـنـ الـبـاـقـيـيـنـ لـبـاـقـىـ الـشـرـكـاءـ وـهـمـاـ الـأـمـ وـالـأـخـتـ لـأـمـ .ـ

ولكن إذا باعت الأم حصتها أو الأخت لأم حصتها كان حق الشفعة يجتمع الورثة باعتبارهم شركاء في الدار.

والمثال الجامع للحالتين هو ما يلى :

دار مشتركة بين اثنين مات أحدهما عن جدتين وزوجتين وشقيقتين باعت إحدى الجدتين حظها من الدار لأجنبي أو إحدى الزوجتين أو إحدى الشقيقتين، فإن شريكتها في السهم تكون أولى من بقية الورثة ومن الشريك الأجنبي فتكون الجدة أولى بأخذ حظ زميلتها لاشتراكهما في السدس فرضاً، وتكون الزوجة أولى بحظ ضرتها لاشتراكهما في الرابع فرضاً، وهكذا فإذا تركت الشفعة من هي أولى بها كان الأحق بالأخذ بقية الورثة فلهم المبيع على قدر سهامهم دون الأجنبي الشريك. فإذا سلم الورثة جميعاً كان المبيع للشريك الأجنبي في الدار.

وفي المدونة ورث أبناء شخص دارا مشتركة باقيها للشريك أجنبي لأبيهم فمات أحد الأبناء عن أولاده فإذا باع أحد أولاد المتوفى حصته فيها قدم إخوته في الأخذ بالشفعة، فإن سلموا كانت الشفعة للأعمام البائع أولاد المتوفى الأول دون شريكه الأجنبي في الدار، فإن سلموا كانت الشفعة للأجنبي الشريك، ولو باع أحد الأعمام المذكورين شقصه فالشفعة لبقية الأعمام مع أولاد أخيهم المتوفى لقيامهم مقام أبيهم في الميراث.

وإذا كان الشركاء في العقار أصحاب فروض وعصبة فباع أحد العصبة شقصه كانت الشفعة بين جميع الورثة الشركاء إذ ليس للعصبة سهم معن حتى يختصوا به دون أصحاب الفروض.

وإذا كان الشركاء ورثة وموصى لهم فباع أحد الموصى لهم سهمه كان الأحق بالشفعة بقية الموصى لهم ثم الورثة وقيل إن الموصى له لا يقدم على الوارث ولكن يقدم الوارث على الموصى له. «منع الجليل ج ٣ / ٦١».

وإذا كان مشترى الشخص أحد الشركاء في العقار كان للآخرين حق الأخذ بالشفعة فيما يخصهم من المبيع على أساس قسمتهم إياه على رءوسهم فيما فيهم مشتريه أو على قدر أنصيائهم في العقار المشترك على الخلاف الذي أشرنا إليه فيما سبق، وبروى عن الحسن والشعبى والبستى أن لا حق لشريك فى أخذ شيء منه بالشفعة لأنها إنما تثبت لدفع ضرر الشريك الداخل والمشتري أحدهم فلا ضرر فى شراءه.

## ثبوت الشفعة بالشركة في حق ارتفاق :

ذهب الخنزية إلى أن حق الشفعة كما يثبت بالشركة في العقار يثبت كذلك بالشركة في حقه الخاص، ويريدون بحقه الخاص حق الشرب الخاص وحق الطريق الخاص وحق المسيل الخاص.

والشرب الخاص هو الشرب من مجرى لا تمر فيه صغار السن. وقيل ما يحصى ما يتفرق ماؤه بين الشركاء فيه بحيث ينتهي ماؤه عند انتهاء مجرى. وقيل ما يحصى شركاؤه، واختلفوا في حد الإحصاء فقال بعضهم: ما دون العشرة وقال آخرون: ما دون الأربعين وقيل: ما دون المائة وقيل ما دون خمسمائة والأصح أن اعتبار الشرب خاصاً أو عاماً مفوض إلى رأي القاضي<sup>(٢)</sup>.

والطريق الخاص هو غير النافذ، ويريدون به أن يكون لأهله الحق في منع غيرهم من أن يستطرقه وإن كان طريقة يصل بين طريقين.

والمسيل الخاص ما يحصى عدد الشركاء فيه، وقيل يفوض ذلك إلى رأي القاضي<sup>(٣)</sup>.

ولا يثبت حق الشفعة في شرب عام كالشرب من نهر النيل، ولا في طريق عام وهو ما لكل مار الحق في استطراقه، ولا في مسيل عام كصرف عام.

وثبوت حق الشفعة بالشركة في الشرب الخاص وفي الطريق الخاص محل اتفاق عند الخنزية. أما ثبوتها بالشركة في المسيل الخاص فمحل خلاف بينهم والأصح ثبوتها فيه<sup>(٤)</sup>.

وبناء على ذلك إذا بيعت أرض لها شرب خاص كان لاصحاب الأراضي الأخرى التي لها حق الشرب من المجرى الخاص بها حق أخذها بالشفعة لا فرق بين أرض المجاورة للمبيع وأرض بعيدة، ولا بين أرض على حافة المجرى التي بها الأرض المبيعة وأرض على الحافة الأخرى، ولا بين أرض تروى منه مباشرة وأرض تروى بواسطة إمداد الماء من أرض أخرى إليها، ولا فرق بين أن يكون البيع لأجنبي أو لشخص له أرض تروى من هذا المجرى.

(١) صرف الطرق أى بنيت الشوارع والمعنى بثت في اتجاهاتها.

(٢) والمختار ج ٥ ص ١٥٥ .

(٣) المرجع السابق والإسعاف ص ٢٣ .

(٤) الهندية في الشفعة.

وإذا تفرع من المجرى الخاص مجرى آخر فرعى فإن حق الشفعة فيما يباع من الأراضى التى تروى من المجرى الفرعى يثبت لأرباب هذه الأراضى فقط بخلاف ما إذا كانت الأرض المبيعة تروى من المجرى الأصلى فإن حق الشفعة يثبت للأرباب جميع الأراضى التى تروى من الاثنين لأنهم جمِيعاً شركاء فى الأصلى - وكذلك الحال فى الدور المشتركة فى طريق خاص .

وإذا كان للأرض حقان : حق فى شرب خاص وحق فى طريق خاص كان الشركاء فى الشرب أولى به من الشركاء فى الطريق عند تراحمهم على طلبها، كما أن الشريك فى الطريق الخاص أولى من الشريك فى المسيل الخاص عند التراحم .

ومرجع ذلك إلى اختلاف الشركاء فى توقع الضرر بسبب ذلك فأكثرهم توقعوا للضرر هو الشريك فى الشرب لأن فيه حياة الأرض ثم يليه بعد ذلك الشريك فى الطريق دونهما الشريك فى المسيل، ولا اعتبار بتعدد الاشتراك فى الحقوق الخاصة فلا يقدم شريك فى حق الشرب على آخر فى حق الشرب بسبب اشتراكه أيضاً فى طريق خاص دون صاحبه؛ لأن التقدم بقوة السبب لا بتعده . ولا يرى مالك والشافعى وأحمد ثبوت حق الشفعة بهذا السبب .

### ثبوت حق الشفعة بالجوار :

يرى الحنفية أن حق الشفعة يثبت للجار إذا كان عقاره ملاصقاً للعقار المبيع في أي جزء من أي حد من حدوده، امتد مكان الملاصقة أم لم يتمتد، ولا يتشرط أن تكون الملاصقة لنفس القطعة المبيعة بل يكتفى أن تتحقق مع العقار المبيع أو المبيع جزء منه، وإن لم يكن المبيع ملاصقاً بأحد هذه الشقق فلا يثبت حق الشفعة فيه إلا لمن كان عقاره ملاصقاً له نفسه دون سائر جيران الدار الأصلية لأن بيته في المرة الثانية كان مستقلاً لا نظر فيه إلى تبعيته لأصله .

ومن الجوار الملائق اتصال العلو بالسفل فيثبت لكل من صاحب العلو والسفل حق الشفعة إذا بع ما تحته أو ما يعلوه وإن كان بناء؛ وذلك بسبب الجوار، وكذلك يعتبر اتصال كل من السفل والعلو بالأرض المجاورة وما عليها من البناء من قبيل الجوار الذى يترتب عليه ثبوت حق الشفعة .

## مِرَاتِبُ الشَّفَعَاءِ :

إذا بيعت حصة من عقار فطلب أخذها بالشفعه الشركاء في العقار المبيع والشركاء في الحق الخاص والجيران الملاصقون كان أولاهم الشركاء في العقار على الترتيب السابق ذكره لا يفضل أحدهم على الآخرين، وإن امتاز عنهم بسبب آخر من أسباب الشفعه فإذا رغبوا جميعاً كان أولاهم الشركاء في الحق الخاص على الترتيب الذي بيناه ولا يفضل أحدهم على غيره بجوار أو شركة في حق آخر فإذا رغبوا عنها جميعاً كانت للجيران الملاصقين لا يفضل أحدهم على باقيهم بطول مكان التلاصق، وكذلك إذا رغب مستحق الشفعه عن بعض ما يستحق فإن حق أخذه بالشفعه يكون له هو في مرتبته أو لهن بعده من الشفعاء في المرتبة على حسب ما بينا في الترتيب السابق مع ملاحظة عدم تفرق الصفة على المشتري مثلاً لضرره.

إنما قدم الشركاء في العقار على غيرهم لأنهم أقوى اتصالاً وأشد حاجة إلى المبيع غالباً وأعظمهم خوفاً من ضرر يتوقع، ثم يليهم في ذلك الشركاء في الحق الخاص، ثم يليهم في ذلك الجيران، فكانوا على هذا الترتيب. ويرى الحنفية في ذلك عن رسول الله ﷺ : « الشريك أحق من الخليط والخليل أحق من الشفيع ». وفسروا الخليط بأنه الشريك في الحق والشفيع بالجار. وقد ذكر الجوزي هذا الحديث في التحقيق، وقال فيه أنه حديث لا يعرف.

وقد روى عن أبي يوسف رواية أخرى هي أن الشركاء في العقار إذا وجدوا أن لهم الحق دون غيرهم وحجبوا من يليهم فلا يكون لغيرهم حق مع وجودهم سواء طلبوا أم لا، وإذا تنازلوا عنه سقط ولا يكون لهن بعدهم. وكذلك الحال بالنسبة للشركاء في الحق الخاص مع الجيران.

ولأن حق الشفعه حق لا يقبل التجزئة كان لكل من الشفعاء كاملاً ولما لم يكن إعطاء المبيع لكل منهم كاملاً وجب عند تراحمهم قسمته بينهم على الأساس السابق ذكره، ولذا عند تعدد الشفعاء من مرتبة واحدة يقسم بينهم على التساوى كما بينا.

## مِنْ لِهِ حَقُّ الشَّفَعَةِ فِي الْقَوَانِينَ الْعَرَبِيَّةِ :

ذكرنا فيما سبق أن القانون المدني السوري قد خلا من بيان الشفعه وأحكامها

إذ رأى الشارع السورى عدم الأخذ بشرعية الشفعة، وهذا رأى لبعض الفقهاء، متهم أبو بكر محمد بن الحسن الأصم المتوفى فى سنة ٣٢٠ هـ ولم ير هذا الرأى الشارع المصرى ولا الشارع العراقى ولا الشارع الليبي، ففى المادة ٩٣٦ مدنى مصرى أن الحق فى الشفعة يثبت للأى يبانهم على الترتيب الآتى :

١ - مالك الرقبة إذا بيع كل حق الانتفاع الملابس لها أو بعضه، فيكون مالك الرقبة حق أخذها بالشفعة، وكذلك إذا بيع الحق الملابس للرقبة من حق الاستعمال أو حق السكنى فى الأحوال التى يجوز فيها لصاحب هذين الحقين التزول عنهما كما تدل على ذلك المادة ٩٩٨ مصرى وهى التى تقضى بسريان الأحكام الخاصة بحق الانتفاع على هذين الحقين متى كانت لا تتعارض مع طبيعة هذين الحقين، وليس لحق الانتفاع على وضعه وأحكامه فى الشريعة الإسلامية وجود كما بينا فيما سبق، ولذا لم يكن فيها بيع حق انتفاع حتى تثبت فيه الشفعة إذ البيع لا يكون إلا فى الأعيان ولا يكون فى المنافع، وكذلك الحال بالنسبة لحق الاستعمال وحق السكنى فليسا محللا للبيع.

٢ - للشريك فى الشيوع إذا بيع شيء من العقار الشائع إلى أجنبي .  
وثبوت حق الشفعة للشريك فى العقار المشترك على الشيوع هو مذهب جمهور الفقهاء كما تقدم . غير أن الحق لا يثبت له فى نظر القانون إلا إذا كان البيع لأجنبي غير شريك . أما إذا كان لأحد الشركاء فى العقار فلاتثبت فيه الشفعة ، وذلك رأى لبعض الفقهاء كما قدمنا .

٣ - لصاحب حق الانتفاع ، إذا بيعت كل الرقبة الملابسة لهذا الحق أو بعضها ، وليس لمالك انتفاع شفعة فى العين المتنفع بها فى نظر فقهاء الإسلام . ويقتضى المادة ٩٩٨ مدنى مصرى يثبت لصاحب أحد هذين الحقين الشفعة فى الرقبة الملابسة لهم إذا بيعت ، ولا يتفق ذلك مع قواعد الشريعة فى الشفعة كما بينا .

٤ - مالك الرقبة فى الحكر إذا بيع حق الحكر عليها وللمستحكر أيضا إذا بيعت الرقبة وليس يسوغ ذلك فى الفقه الإسلامي .

٥ - للمجار المالك فى الأحوال الآتية :

(أ) إذا كانت العقارات من المباني أو من الأراضي المعدة للبناء سواء أكانت فى المدن أو فى القرى .

(ب) إذا كان للأرض المباعة حق ارتفاق على أرض الجار أو كان حق الارتفاق لأرض الجار على الأرض المباعة دون تعيين حق الارتفاع.

(ج) إذا كانت أرض الجار ملاصقة للأرض المباعة من جهتين وتساوي من القيمة نصف ثمن الأرض المباعة على الأقل.

ولم يجعل القانون الليبي حق الشفعة إلا للثلاثة الأولين المذكورين (م ٩٤).

أما القانون العراقي فأثبتته للشريك في العقار الشائع ثم للخليل في حق ارتفاق للعقار المبيع دون تعيين له ثم للجار الملاصق في حالتين فقط :

- (١) إذا كان العقاران المشفوع فيه من الدور أو من الأراضي المعدة لبناء الدور.
- (٢) إذا كان للعقار المبيع حق ارتفاق على عقار الجار أو كان لعقار الجار حق ارتفاق على العقار المبيع.

ونص المادة ٩٣٧ فقرة ٢ مدنى مصرى على أنه عند تزاحم الشفعاء من طبقة واحدة يكون استحقاق كل منهم للشفعة على قدر نصيه، كما نص في الفقرة ٣ على أن المشتري إذا كان من الشفعاء فإنه يفضل على غيره من الشفعاء في طبقته أو في طبقة أدنى ولكن يتقدمه من هو من طبقة أعلى، وبذلك أخذ القانون العراقي م ١١٣٢، ويخالفه القانون الليبي فيجعل استحقاق كل شفيع على قدر نصيه، ولكن لا يفضل المشتري إذا كان شفيعا على غيره من الشفعاء من طبقته م ٩٤١.

أما القانون العراقي فإنه يجعل الشفعاء في استحقاقهم الشفعة على التساوى إلا أنه فيما بين الخلطاء يقدم الأخضر على الأعم، فمن له حق اشتراك في حق شرب في الخرق المتشعب من النهر الخاص يقدم على من له حق شرب في ذلك النهر ويقدم الخليل في حق الشرب على الخليل في حق المرور (م ١١٣١).

#### اختلاف الفقهاء فيما تجب فيه الشفعة وفي سبب ثبوتها :

يرى الجمهور من الفقهاء أن الشفعة لا تثبت إلا في العقار ولا تثبت في منقول حيوان أو غير حيوان، ويرى غيرهم أنها تثبت في كل شيء مشترك عقاراً أو منقولاً.

ومن يرى منهم ثبوتها في العقار خاصة فريقان: فريق يذهب إلى أنها لا تثبت إلا فيما يقبل القسمة منه، أما ما لا يقبل القسمة فلا تثبت فيه الشفعة، فهذه مذاهب ثلاثة:

الأول: ثبوتها فيما يقبل القسمة من العقار فقط، وما بعد ملحقا به على ما بينا وهو مذهب المالكية والشافعية والحنابلة.

وقد استدلوا بعده أحاديث أصحها ما رواه البخاري عن جابر رضي الله عنه: قضى رسول الله ﷺ بالشفعة في كل ما لم يقسم فإذا وقعت الحدود وصرفت الطرق فلا شفعة.

وفي لفظ: إنما جعل رسول الله ﷺ «الشفعة في كل ما لم يقسم» إلى آخر الحديث. وعن جابر أيضاً: الشفعة في كل شرك في أرض أو ربع أو حائط. وعن جابر أيضاً قال رسول الله ﷺ: «من كان له شريك في نخل أو ربيعة فليس له أن يبيع حتى يؤذن شريكه فإن رضي أخذ وإن كره ترك». وإسناده على شرط مسلم، كما يستدلون بما روى عن عبادة بن الصامت: قضى رسول الله بالشفعة بين الشركاء في الأرضين والدور.

ويرى أرباب هذا الرأي أن الشفعة قد شرعت لرفع ضرر القسمة وذلك بجمع العقار في ملك شريك واحد فإن لكل واحد من الشركاء أن يطالب بالقسمة، وفي إجرائها مؤونة وضيق في المرافق بعد أن كان كل شريك يرتفق بالعقار جميعه وبأى وضع منه شاء فإذا وقعت الحدود ضاق به العقار وقصر على موضع منه فمكنته الشارع بحكمته من رفع هذا الضرر بأن جعله أحق بالبيع من الأجنبي حتى يكون له العقار جميعه.

ولا يثبت الحق عندهم إلا للشريك في العقار الذي يباع منه حصة أو فيما الحق به من المنقول على ما بينا فيما سبق.

الثاني: ثبوتها في العقار مطلقا قبل القسمة أم لم يقبل. وهو مذهب الحنفية الذين يرون أن شريعة الشفعة إنما شرعت لدفع الضرر المترتب على الشركة في العقار أو المتوقع من دخيل أو من جار سوء يؤذى جيرانه ببوائقه؛ ولذا يثبتون حق الشفعة للشريك في العقار ثم للشريك في حق الارتفاع الخاص ثم للجار الملاصق على ما بينا فيما سبق، ويلحقون بالعقار السفل والعلو فإذا بيع العقار يثبت فيه حق الشفعة لصاحب السفل كما يثبت لصاحب العلو إذا بيع السفل، ولا يلحقون بالعقار بناء المحتكر على الأرض المحتكرة وإن كان له حق القرار.

ويستدلون بآثار عديدة نذكر بعضها فيما يلى :

- ١ - ما رواه أبو داود وأحمد والدارقطني وابن ماجة وهو قوله عليه السلام : «الجار أحق بشفاعة جاره ينتظر بها وإن كان غائبا إذا كان طرفيهما واحدا».
- ٢ - ما رواه أحمد وأبو داود و الترمذى وصححه وهو قوله عليه السلام «جار الدار أحق بالدار من غيره».
- ٣ - ما رواه أحمد والنسائي وابن ماجة وهو قوله عليه السلام : «الجار أحق بسبقه ما كان».
- ٤ - ما روى عن على وعبد الله قالا : قضى رسول الله صلوات الله عليه وسلم بالشفاعة للجوار .  
وقالوا إن الضرر بالشركة فيما لا ينتمي أبلغ من الضرر بها فيما ينتمي إذ يمكن رفعه بالقسمة، وإذا كان الشارع قد أراد رفع الأدنى فالأعلى أولى برفعه .  
وكان إثبات الشفاعة فيما ينتمي دالا بطريق الإشارة على ثبوتها فيما لا ينتمي القسمة . والضرر المتوقع من الشركة في المرافق أشد من المتوقع من الجوار وذلك بسبب الاشتراك في الانتفاع وما قد يحدث فيه من تعارض في زمانه أو مكانه أو طريقة فكان كالضرر المتوقع من الشركة في العقار نفسه وكان ثبوت الشفاعة في الجوار دليلا على ثبوتها في الشركة في حق الارتفاق .

ولقد جاء في صحيح البخاري من حديث عمرو بن الشريد قال : جاء المسور بن مخرمة فوضع يده على منكبى فانطلقت معه إلى سعد بن أبي وقاص فقال أبو رافع : ألا تأمر هذا أن يشتري مني بيته الذي في داره فقال لا أزيده على أربعين ألف منجمة ، فقال : قد أعطيت فيه خمسين ألفا فمنعته ، ولو لا أني سمعت رسول الله صلوات الله عليه وسلم يقول : «الجار أحق بسبقه ما بعثك» «السبق» أو «الصقب» : القرب» .

الثالث : ثبوتها في كل مال مشترك عقارا أكان أم منقولا حيوانا أم غير حيوان . فيثبت في كل مال مشترك من الحيوان والثياب والشجر والجوهر والدور الصغار التي لا يمكن قسمتها والآلات ونحوها ، وهذا مذهب عطاء وجابر وقول أهل مكة وأهل الظاهر ، ونص عليه أحمد في رواية حنبل ، فقد قيل لأحمد : دابة تكون بين رجلين أو حمار أو ما كان من نحو ذلك فقال : هذا كله أو كد لأن خليطه الشريك أحق به بالثمن . وهذا لا يمكن قسمته فإذا عرضه على شريكه وإلا باعه بعد ذلك . ويستدل هؤلاء أيضا بحديث جابر وهو قوله : قضى رسول الله

بِالشَّفْعَةِ فِي كُلِّ مَا لَمْ يَقُسِّمْ . وَهَذَا عَام يَتَنَاهُ الْمَنْقُولُ وَالْعَقَارُ . وَبِمَا رُوِيَّ عَنْ أَبْنَى عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ بِالشَّفْعَةِ فِي كُلِّ شَيْءٍ الْأَرْضُ وَالْدَّارُ وَالْجَارِيَةُ وَالْخَادِمُ . وَبِمَا رُوِيَّ عَنْ أَبْنَى جَرِيْعَةَ عَنْ عَطَاءَ عَنْ جَابِرٍ قَالَ : قَضَى رَسُولُ اللَّهِ بِالشَّفْعَةِ فِي كُلِّ شَيْءٍ . وَرَوَاهُ ثَقَاتٌ .

وَقَالُوا إِنَّ ضَرَرَ الشَّرْكَةِ ثَابِتٌ فِي كُلِّ مَالٍ مُشَتَّرٍ وَهُوَ فِيمَا لَا يَقُسِّمُ أَشَدُ مِنْهُ فِيمَا يَقُسِّمُ ، وَمِنَ الْمَنْقُولِ مَا لَا تَتَصَوَّرُ قِسْمَتُهُ كَالْحَيْوَانِ وَمَا تَضَرَّرُهُ الْقِسْمَةُ كَالْجُوَهْرَةِ . وَالشَّفْعَةُ فِي مِثْلِ ذَلِكَ أَظَهَرَ مَصْلَحَةً مِنْهَا فِيمَا يَقُسِّمُ مِنَ الْعَقَارِ . وَإِنَّمَا شَرَعَتِ الشَّفْعَةُ لِرَفْعِ ضَرَرِ الشَّرْكَةِ وَذَلِكَ أَمْرٌ ثَابِتٌ فِي الْعَقَارِ وَالْمَنْقُولِ بَلْ هُوَ فِي الْمَنْقُولِ أَظَهَرَ مِنْهُ فِي الْعَقَارِ .

وَقَدْ وَرَدَتِ الْأَثَارُ بِثُوْبَتِهَا فِي الْعَقَارِ وَالْمَنْقُولِ وَلَيْسَ الضَّرَرُ فِي أَحَدِهِمَا بِأَشَدِهِ مِنَ الضَّرَرِ فِي الْآخَرِ . وَإِذَا كَانَ مَا وَرَدَ مِنَ الْأَحَادِيثِ فِي ثُبُوتِ الشَّفْعَةِ فِي الْمَنْقُولِ فِيهِ مَقَالٌ فَإِنَّ فِي كثْرَتِهَا وَتَعْدُدِ طَرْقَهَا مَا يَرْفَعُهَا إِلَى مَسْتَوِيِ الْاِسْتِدَالَالِ بِهَا . وَهَذَا إِلَى أَنْ سَبَبَ مَشْرُوعِيَّتِهَا لَا يَقْتَصِرُ فِيمَا يَظْهَرُ عَلَى الْعَقَارِ بَلْ يَتَنَاهُ الْمَنْقُولُ أَيْضًا وَالْمَصْلَحَةُ فِيهَا عِنْدِ ثُبُوتِهَا فِي الْمَنْقُولِ بَيْنَ وَاضْحَى وَبِخَاصَّةٍ فِيمَا لَا يَقْبَلُ الْقِسْمَةُ كَالْحَيْوَانِ وَالْآلاتِ فَإِنَّ فِي ثُبُوتِهَا فِي مِثْلِ ذَلِكَ رَفْعِ ضَرَرٍ بَيْنَ الشَّرِيكِ وَفِيهَا مَصْلَحَةٌ ظَاهِرَةٌ لِهِ وَرَسُولُنَا يَقُولُ : «لَا ضَرَرٌ وَلَا ضَرَارٌ» . وَقَدْ قِيلَ : حِيثُ ثَبَتَ الْمَصْلَحَةُ فَثُمَّ شَرَعَ اللَّهُ .

### مَتَى يُثْبَتُ حَقُّ الشَّفْعَةِ لِلشَّفِيعِ :

وَإِنَّمَا يُثْبَتُ حَقُّ الشَّفْعَةِ لِلشَّفِيعِ فِي الْمَشْفُوعِ فِيهِ إِذَا أَخْرَجَهُ مَالِكُهُ مِنْ مَلْكِهِ بِمَعَاوِضَةٍ وَكَانَ الْعَوْضُ فِيهَا مِنَ الْأَمْوَالِ وَكَانَ خَرْوَجُهُ مِنْ مَلْكِهِ عَلَى وَجْهِ بَاتِ ، فَإِذَا أَخْرَجَهُ مِنْ مَلْكِهِ عَلَى وَجْهِ لَيْسَ بِبَاتٍ لَمْ تُثْبَتْ فِيهِ الشَّفْعَةُ؛ لَأَنَّ حَقَّ مَالِكِهِ لَا يَزَالُ مَتَعْلِقاً بِهِ وَهُوَ أُولَى مِنْ غَيْرِهِ . وَمِنْ ذَلِكَ إِذَا بَاعَ الْعَقَارَ بَيْعًا فَاسِدًا فَقَبِضَهُ الْمُشَتَّرِي؛ إِذَا هُوَ فِي هَذِهِ الْحَالِ يَخْرُجُ مِنْ مَلْكِ مَالِكِهِ وَيَتَمَلَّكُهُ الْمُشَتَّرِي وَلَكِنَّ عَلَى وَجْهِ غَيْرِ بَاتِ؛ إِذَا يَجْبُ عَلَى كُلِّ مِنْهُمَا فَسْخُ الْعَهْدِ وَرَدُّ الْمَبْيَعِ إِلَى بَائِعِهِ وَلَكِنَّ إِذَا أَصْبَحَ هَذَا الْمَلْكُ بَاتَا بَأْنَ فَعْلُ الْمُشَتَّرِي فِي الْمَبْيَعِ مَا يَمْنَعُ رَدِّهِ إِلَى بَائِعِهِ، ثُبَّتَ فِيهِ الشَّفْعَةُ حِينَئِذٍ لِنَقْطَاعِ حَقِّ بَائِعِهِ فِي اسْتِرْدَادِهِ، وَذَلِكَ كَأَنْ يَزِيدَ فِيهِ الْمُشَتَّرِي زِيَادَةً لَا يَمْكُنُ أَنْ يَسْلِمَ إِلَى بَائِعِهِ بِدُونِهَا . وَفِي هَذِهِ الْحَالِ يَتَمَلَّكُهُ الشَّفِيعُ بِقِيمَتِهِ لَا بِالشَّمْنِ الْمُتَفَقِّعِ عَلَيْهِ، كَمَا نَصَّ عَلَى ذَلِكَ صَاحِبُ الْمَبْسوِطِ فِي ج ١٥ ص ١٤٩ وَإِلَى هَذَا ذَهَبَ الْحَنْفِيَّةُ .

وبناء على ذلك لا يثبت حق الشفعة للشفيع إذا خرج المبيع من ملك صاحبه بغير معاوضة كان وله بدون اشتراط عوض أو وقفه أو أوصى به أو انتقل العقار بوفاته إلى ورثته؛ ذلك لأن تملك العقار بالشفعة لم يشرع إلا في معاوضة فلا يثبت عند التبرع به لأن مالكه عند تبرعه إنما يتبرع به لغرض خاص لا يتتحقق بالتبرع لغير من تبرع له، ولا يقبل أن يتملكه بقيمتها من المتبرع له لأن ذلك إن جاز فإنما يتم بمعاوضة جديدة يجب أن تؤسس على الرضا من المتبرع له باعتباره ملكاً وذلك غير متحقق.

والأمر على خلاف ذلك عند التملك بالشفعة فإن الشفيع يتملك المبيع بتوجيه الصفة التي كانت للمشتري إليه ورد ما يتکبده من ثمن ونفقات إليه ولم تكن هناك حاجة إلى رضاه وذلك محل اتفاق بين الأئمة.

وكذلك الحكم عند الحفبة إذا أخرج العقار صاحبه من ملكه بمعاوضة ليس العوض فيها مالاً : لأن جعله مهراً أو بدل خلع أو أجراً على عمل فإن حق الشفعة لا يثبت فيه لأحد لأن التملك بالشفعة إنما شرع بمثل ما يتملكه به من صار إليه أو بقيمتها. ولا يمكن ذلك في هذه الأحوال لأن البديل فيها ليس بمال فلا مثل له ولا قيمة، ولذا لم يكن أخذه بالشفعة مشروعًا.

والى هذا ذهب أحمد بن حنبل . وذهب الشافعى إلى ثبوت الشفعة في هذه الأحوال لإمكان تقويم العوض فيها والأخذ بقيمتها، فإذا جعل العقار مهراً أخذه الشفيع بمهراً المثل، وكذلك إذا جعل بدل خلع، وإذا جعل بدل عمل أو منفعة أخذه بأجر مثل العامل أو بالأجرة المعروفة لهذه المنفعة.

وذهب مالك أيضاً إلى إثبات الشفعة في هذه الأحوال، غير أن الشفيع إنما يأخذ العقار بقيمة بدله وهذا أعدل، تجنبنا لما يكون في مثل هذه الأحوال من التسامح زيادة أو نقصاً.

وعلى ذلك فالشفعة إنما تثبت عند بيع المبيع أو عند الهبة بشرط العوض لما أريد تملكه أو عند جعله بدل صلح سواء أكان المصالح مقرراً بالدعوى أم منكراً لها، أما إذا كان هو المصالح عليه بأن كان هو المطلوب فصالح المدعى عليه مدعاه بماله، فإن كان ذلك بعد إقرار بالدعوى ثبتت الشفعة له لتحقيق المعاوضة حيث إن

كان بعد إنكار فلا تثبت الشفعة عند ذلك إذا لم يتبيّن بهذا الصلح أن العقار كان ملكاً للمدعي وانتقل بالصلح إلى ملك المدعي عليه جواز أن يكون البديل إنما دفع تبعنا للنزاع وتركاً للخصومة.

#### المشروع به :

يجب في المشروع به أن يكون عقاراً عند من يقصر شريعة الشفعة على العقار فلا تستحق الشفعة بمنقول؛ لأن سبب استحقاقها إما الشركة - ولا شفعة في منقول مشترك عند الجمهور - وإما الاشتراك في حق خاص من شرب أو طريق أو مسيل وليس يتقرر شيء من هذه الحقوق على منقول. وأما الجوار فهو في المنقول غير دائم ولا مستقر، ولا يتترتب حق الشفعة إلا على الجوار الدائم المستقر وهو لا يكون إلا في العقار. وقد ألمح الحنفية العلو بالعقار فأثبتوا لصاحب العلو الشفعة في السفل عند بيعه وذلك بسبب الجوار.

وإما يثبت لصاحب العلو حق أخذ السفل بالشفعة إذا كان بناؤه قائماً، أما عند انهدامه فليس له حق الشفعة عند أبي يوسف خلافاً لمحمد إذ أثبت له حق أخذه بالشفعة في هذه الحال؛ لأنه يرى أنه إما يستحق الأخذ بالشفعة عندئذ بحق القرار وهو باق بعد انهدام البناء، وهذا أرجح القولين.

وكذلك يجب أن يكون ما يشفع به من العقار مملوكاً للشفيع وقت عقد البيع وأن يستمر ملكه إلى أن يتملك ما يشفع فيه فإذا أقدم على بيعه قبل أن يتملك ما يشفع فيه سقط حقه في الشفعة، ثم لم يكن لمن اشتري منه حق الأخذ بالشفعة؛ لأنه لم يكن مالكاً وقت عقد البيع، وكذلك الحكم إذا زال ملكه بسبب آخر كوفاته فلا يكون لوارثه حق الأخذ بالشفعة عند الحنفية كما سيأتي. وليس مستحق في وقف عقار أن يشفع به لأنه غير مالك لما يشفع به.

#### وراثة حق الشفعة :

يذهب الحنفية إلى أن حق الشفعة لا يورث؛ إذ هو إرادة ومشيئة وتلك صفة شخصية ليست محلاً للوراثة، ولا يثبت لوارثه بانتقال المشروع به إليه لأنه لم يكن مالكاً وقت عقد البيع ولو كان ذلك بعد طلب المورث الأخذ بالشفعة.

وخالف في ذلك المالكية والشافعية فأثبتوا للوارث حق الأخذ بالشفعة إذا انتقل ملك العقار المشفوع به إليه في أي وقت، لأنه حق من حقوق العقار الموروث فيثبت مالكه.

وذهب أحمد إلى أنه يثبت للوارث إذا ما كانت وراثته بعد تقرر هذا الحق بالطالبة أما قبلها فلا وذلك لتأكيده بها، وهذا القول مبني على أن الشفيع لا يملك المشفوع فيه بمجرد المطالبة به، وهو أحد قولين للحنابلة، أما على القول الآخر فالوارث يرث بعد المطالبة العقار المشفوع به لأنه صار من التركة.

## طريق الأخذ بالشقة

لایتملك الشفيع العقار المبيع إلا إذا طلب أخذة بالشقة ولا يؤدى طلبه إلى ذلك إلا إذا اجتمع فيه أمران :

أحدهما : أن يعم العقار المبيع جميعه : سواء أكان له وحده حق الشقة أم تعدد الشفيعاء فيه، وسواء أكانوا في مرتبة واحدة أم من مراتب مختلفة، وسواء أصدر الطلب من شفيع واحد أو من أكثر من واحد. فإذا بيع جزء من عقار مشترك وله حق ارتفاق خاصة وله جيران فلكله يمكن كل من له حق الشقة من الشركاء في العقار أو من الشركاء في المرفق الخاص أو من الجيران من أن يتملك بالشقة إذا صار له الأولوية فيها يلزمه أن يطلب أخذ جميعه بالشقة عند علمه بالبيع.

فإذا طلب أحد الشفيعاء أن يأخذ ما يخصه منه فقط ولم يطلب بقيته اعتمادا على أنها حق لغيره من الشفيعاء لم يكن لهذا الطلب اعتبار وسقط بسبب ذلك حقه في الشقة عند محمد إلا أن يكون مسبوقا بطلب الكل. وقال أبو يوسف لا يسقط بذلك حق الشفيع لأن حقه في أخذ كل المبيع ثابت فلا يسقط حقه إلا بسقوط له ولم يوجد. فإن شاء عاد فطلب الكل وإن شاء ترك الأخذ بالشقة وليس له أن يكتفى بما طلب حتى لا تتجزأ الصفقة. وهذا مذهب مالك<sup>(١)</sup> والشافعى وأحمد. ووجه قول محمد أنه لطلبه بعض العقار أبطل حقه في أخذ بعضه الآخر لتركه المطالبة به مع القدرة عليها، والشقة حق شرع غير قابل للتجزئة حتى لا يضار المشتري فيسقط بذلك حقه، وقد يترك شريكه في الشقة حقه في هذه الحال فتبقى حصته للمشتري، وإذا رضى بتجزئة الصفقة وعند ذلك يصير شريكها لهذا الشفيع الذى طلب البعض وقد يتوقع الشفيع من مشاركته ضررا فيضار بذلك فى حين أنه لم يقدم على طلب الأخذ بالشقة إلا تحببا لمضاره إذا ما صار شريكه في العقار.

وعلى ذلك لو كان للعقار المبيع شفيعان فقط فطلب كل منهما أخذ نصفه بالشقة سقط حق كل منهما عند محمد، وإذا طلب أحدهما نصفه وطلب الآخر جميعه سقط حق من طلب النصف وكان المبيع للأخر إن رغب وإن ترك حتى

(١) حاشية الصاوي ج ٢ ص ٢٠٦، ونهاية المحتاج ج ٥ ص ٢١١ وما بعدها، وكشف النقاب ج ٣٨٣ / ٢

لاتتجزء الصفة، ولو أن الشفيع طلبأخذ العقار جميعه بالشقة كان له أن يأخذ بعضه ليكون باقيه للمشتري إذا ما اتفق معه على ذلك ما لم يكن هناك شفيع آخر أدنى مرتبة وقد طلب الأخذ بالشقة فإنه حينئذ يقدم على المشتري فيما ترك الشفيع الأول إذا ما أرادأخذه.

وهذا الذي ذكرناه من الأحكام إذا لم يتعدد البائع أو المشتري أو المبيع أو العقد، فاما إذا تعدد العقد فيبعت دار أو حصة شائعة فيها على صفقات كان للشفيع أن يأخذ جميع ما بيع من الصفقات كلها وأن يقتصر على ما بيع فى إحداها أو يضم إليه غيره من مبيعات الصفقات الأخرى إذ إن له الحق فىأخذ كل مبيع استقلالاً عند بيعه بحق الشقة سواء تعدد كل من المشتري والبائع أم لا.

وإذا كانت الصفقة واحدة وتعدد فيها المشتري كان للشفيع أن يأخذ كل المبيع وأن يقتصر على حصة أي مشتري من المشترين أو أكثر.

ذلك لأن كل حصة مبيع مستقل بالنسبة لمشتريها فلا تتجزأ الصفة بالنسبة إليه وقد يرضى الشفيع بمشاركة أحدهم فلا يطلب حصته ولا يرضى بمشاركة الآخرين فيطلب حصصهم وإن كان المشتري فيها واحداً لزم الشفيع أن يأخذ كل المبيع أو يترك حتى لا تتجزأ الصفة سواء في ذلك أكان البائع واحداً أم أكثر.

وقد جاء في المسوط ج ١٤ ص ١٠٤ أن العبرة في التعدد وعدمه من باشر العقد. فإذا اشتري عن عدة أشخاص وكيل واحد عنهم اعتبر المشتري واحداً بالنسبة إلى الوكيل وكان على الشفيع أن يأخذ كل المبيع أو يترك لأن الوكيل في الشراء يشتري لنفسه أولاً، وإن كان الملك يثبت لوكيله ابتداء أو في ثانى الحال على الخلاف في ذلك.

وذهب الشافعى وأحمد إلى أنه لا فرق بين تعدد المشتري وتعدد البائع فللشقيق في الحالين أن يأخذ جميع ما بيع وأن يقتصر على حصة أي بائع أو أي مشترٍ أو يضم إليها حصة غيره، وذلك لأن العقد عندهما يتعدد بتعدد البائع أو المشتري في العقد<sup>(١)</sup> دون نظر إلى وكيلهما.

(١) الروض ج ٥ ص ٣٧٦، كثاف القناع ج ٢ ص ٣٨٥، والشيراملى ج ٥ ص ٢١٣

وقد روی هذا عن أبي حنيفة، إذا كان الأخذ بالشفعه قبل التسلیم إلى المشترى لأن المبيع حينئذ مجزأ بتعدد باعهه، أما بعد التسلیم إلى المشترى فلا؛ لأنه بعد التسلیم أصبح واحداً بالنسبة إليه.

وروی عن مالك أن العبرة بتعدد العقد ولا عبرة بتعدد العاقدين أو الحصص، فإن تععدد العقد تعدد حق الشفعة وإلا لم يتعدد : سواء تععدد البائع والمشتري والمبيع أم لا على الأصح<sup>(١)</sup>.

وإذا كان المشترى واحداً وتععدد المبيع بأن اشتري شخص دارين بعقد واحد فإن كان الشفيع فيهما جمیعاً لم يكن له إلا أن يأخذ الدارين جمیعاً أو يترك عند أئمتنا الثلاثة حتى لا تتجزأ الصفة على مشتريها، وقد يكون المشترى راغباً عن إحدى الدارين ولم يشتراها إلا لأجل شراء الثانية فلا يجوز أن يلحقه في ذلك ضرر بأخذها منه وحدها. وذهب زفر إلى أنه يجوز للشفيع أن يأخذ إحدى الدارين شاء لأن المانع من تجزئة الصفة إنما هو ضرر الشركة ولا شركة في مثل هذه الحال فلا فرق في ذلك بين أن تكون الداران متلاصقتين أو في بلدين مختلفين، وإلى هذا ذهب الشافعی وأحمد أيضاً إذا كان المبيع حصة من دارين؛ لأن الأخذ بالشفعه حينئذ على هذا الوجه لا يفضی إلى تبعیض الشخص الواحد<sup>(٢)</sup>. وإذا كان الشفيع شفیعاً في إحدى الدارين لم يأخذ إلا ما هو شفیع فيه فقط دون الأخرى على الأصح<sup>(٣)</sup>.

#### تنازل بعض الشفعاء عن حقه :

ولو أراد شفیع أن يتنازل عن حقه لبعض الشفعاء الشرکاء معه لم يكن له ذلك لأنه لم يملك شيئاً ولو فعل كانت حصته بين جميع الشفعاء.

ثانيهما - أن يطلب الشفيع الأخذ بالشفعه في مجلس علمه بالبيع والمبيع والثمن والمشترى سواء أعلم بذلك عقب العقد مباشرة أم بعده ولو بستين ويتتحقق العلم بأي طريق يغلب به على ظنه صدق الخبر فإذا وصله بطريق لا يفيد ذلك عادة فلم يصدق ولم يطلب لم يسقط حقه.

(١) من الجليل ج ٧ ص ٦٠٧.

(٢) الروض ج ٥ ص ٣٧٦، كشاف القناع ج ٢ ص ٣٨٥، والشبراملي ج ٥ ص ٢١٣.

(٣) رد المختار في آخر الشفعة والمبسوط ج ١٤ ص ١٥٩.

وإذا علم الشفيع بالبيع والثمن ويعلم بالمشترى فلم يطلب الأخذ بالشفعة ثم علم بعد ذلك بالمشترى كان له حق الطلب عند العلم به.

وكذلك إذا علم بالبيع وبالمشترى ولم يعلم الثمن أو علم به عن زيادة فيه فلم يطلب الأخذ بالشفعة كان له حق الطلب عند علمه بالثمن على حقيقته وبناء على ذلك إذا ذكر له ثمن أقل من الثمن الذى تم عليه التعاقد فلم يطلب فإن حقه يسقط ولم يكن له حق طلب الشفعة بعد ذلك إذا علم بالثمن على حقيقته؛ لأن رغبته عن الشفعة عند قلة الثمن دليل رغبته عنها عند زيادته. وإذا علم بالثمن الذى تم عليه العقد فلم يطلب ثم علم بعد ذلك أن البائع قد حط منه فإن له حق الطلب عند العلم بذلك. ومثل ذلك في الحكم ما إذا علم أن البائع زاد المشترى في المبيع بعد أن رغب عن الشفعة؛ لأن ذلك في معنى الحط من الثمن، وكذلك إذا علم أن المبيع بعض دار فلان فراغ ثم علم أنه جميع الدار كان له حق الطلب عند العلم بذلك؛ لأن الإعراض عن الجزء قد يكون لعدم وفائه بحاجته، وإذا كان العكس لم يكن له حق الطلب في ظاهر الرواية لأن الإعراض عن الكل إعراض عن جزئه. وقيل: يكون له حق الطلب لأن الإعراض عن الكل قد يكون لعجزه عن ثمنه. ولعل ما في ظاهر الرواية مبني على اتحاد الثمن في الحالين.

وعلى ذلك إذا علم الشفيع بالبيع وبالثمن وبالمشترى فلم يأذن لهذا الخبر وأعرض مشتغلاً بغيره سقط حقه في الشفعة لتغير المجلس بإعراضه عن طلبه، ولكن إذا سمع الخبر فأخذ ينظر ويتروى ويوازن بين العقار وثمنه ثم طلب بعد ذلك في مجلسه لم يسقط حقه. فإن قام من مجلسه دون أن يطلب سقط حقه إذ لا يمتد وقت الطلب إلى ما بعد المجلس لأن حق الشفعة حق ضعيف فتجب المبادرة إلى طلبه لقوله ص : «الشفعة لمن واثبها» أي أسرع إلى طلبها. ولذا سمى هذا الطلب بطلب المواتية، وهذا هو الرأى الصحيح خلافاً لرأى من ذهب إلى أن الطلب يجب أن يكون فور العلم فإن لم يفعل ذلك بلا عذر سقط حقه فيها وهذا ما جاء في ظاهر الرواية.

وجمله القول في ذلك أن آراء الفقهاء قد اختلفت في مقدار المدة التي يكون فيها للشفيع حق المطالبة بالشفعة بعد علمه فإذا مضت دون طلب سقط حقه فيها،

فالحنفية يرون أن هذا الحق يستمر له طيلة مجلس علمه ما دام لم يصدر منه ما يدل على الإعراض وهذه رواية الكرخي . ومنهم من ذهب إلى وجوب المبادرة بالطلب فور العلم وإلا سقط حقه، وهذا ما ذكره ابن رستم عن محمد، وذكر هشام أن السكوت مدة قصيرة أو قول الشفيع سبحان الله أو الله أكبر أو خلصني الله من فلان وسؤاله عما يتصل بالعقد كل ذلك لا ينافي المبادرة ولا تبطل به الشفعة إذا ما حدث بعد العلم ومذهب الشافعى وأحمد قريب من ذلك .

وذهب الثورى إلى أن مدة الطلب تقدر بيوم فإذا مضى بعد العلم بلا طلب سقط الحق . وذهب ابن أبي ليلى إلى أنها تقدر بثلاثة أيام ، وذهب المالكية إلى أنها تقدر بالنسبة إلى من حضر العقد بشهرين سواء أشهد على وثيقة العقد أم لا فإن لم يحضر العقد وعلم كانت المدة له سنة ، ويرى ابن رشد أن سقوط الحق يمضي شهرين بلا طلب مشروط بأن يكون الشفيع قد كتب شهادته على وثيقة العقد أما من لم يكتب فالمدة له سنة . وهذا كله إذا كان الشفيع حاضرا ببلد العقد فإن كان غائبا لم يسقط حقه وإن طالت غيابه سواء أكان عالما بالعقد أم غير عالم إلا أن تطول غيابته إلى درجة يجعل فيها أصل البيع أو يموت شهوده وهذا لا يمنع أن يطالب الشفيع بأن يسارع إلى طلب للأخذ بالشفعة أو يترك منعا للضرر عن المشتري وأن يجبره الحاكم على ذلك . وإذا أخذ ولم يحضر الثمن أمهل لذلك ثلاثة أيام فإن أدى الثمن وإلا سقط حقه<sup>(١)</sup> . هذا وينبغى أن يشهد الشفيع على هذا الطلب إذا استطاع لكي تكون له حجة على إثباته عند جحوده .

وذهب الحنابلة إلى أنه يجب على الشفيع المطالبة بالشفعة فور العلم بالبيع وذلك بأن يقول : أطلب الشفعة أو آخذ بالشفعة ونحو ذلك فإن أخره بلا عذر سقطت شفعته ولا يعد الجهل باستحقاقها ولا الجهل بوجوب المبادرة إلى الطلب فور العلم عذرا ، وإذا كان الشفيع غائبا عن بلد العقار فعلم ، وجب عليه الإشهاد على تمسكه بالأخذ بالشفعة وليس يضيره بعد ذلك تأخير الطلب؛ لأن إشهاده دليل رغبته فيها . وإذا انتقل إلى المشتري في البلد الذي هو فيه لطالبته بالشفعة ولم يشهد على تمسكه بها قبل انتقاله سقطت شفعته كما تسقط بتركه الطلب مع

(١) منح الجليل ج ٣ ص ٥٩٨

حضور المشتري ولا يضير تأخير الإشهاد لعذر. وإذا علم الشفيع بالبيع فلم يطلب ولم يشهد ثم تبين له بعد ذلك أن الثمن أقل مما علم وأن المبيع أكثر مما علم أو أن المشتري شخص آخر غير من علمه أو أن الثمن كان من جنس آخر خلاف ما علم لم تسقط شفعته وكان له حق الطلب، ولكن إذا بان له أن الثمن أكثر مما علم لم يكن له حق الطلب؛ لأن من لم يرض بالقليل لا يرضى بالكثير، وكذلك إذا تبين له أن المبيع أقل مما علمه بنفس الثمن.

#### طلب التقرير - وقته - مكانه :

إذا انتهى الشفيع من هذا الطلب لزمه كذلك للمحافظة على حقه أن يعود إلى طلبها مرة أخرى عند العقار المبيع أو عند المشتري أو عند البائع إذا كان العقار لا يزال في يده، وبهذا الطلب يتقرر حقه في الشفعة ويقوى ويسمى هذا الطلب بطلب التقرير أو طلب الإشهاد؛ لأن بعض الفقهاء يستشرط الإشهاد عليه عند حصوله والكثير لا يستطرطه ولكن يستحسن حتى يكون للشفيع بينة عند إنكاره وهذا ما نص عليه قاضي خان والكاساني .

وقد جعل هذا الطلب عند المبيع لأن الحق متعلق به وجاز أن يكون عند المشتري لأن البيع سيؤخذ منه وهو الخصم في هذا النزاع، ولذا جاز أن يكون عند البائع إذا كان المبيع لا يزال في يده لأنه مطالب بالتسليم إلى الشفيع حيث إن فكان له دخل في الخصومة بسبب يده. ويجب الا يتتجاوز به الشفيع مدة تمكنه منه عند أحد هؤلاء الثلاثة، فإذا تمكنا منه ولم يطلب سقط حقه ولا يفيده أن يطلب بعد ذلك، وعلىه إذا كان أحد هؤلاء الثلاثة في بلد آخر وباقيهم في بلده فلم يطلب عند أحدهم وانتقل إلى من ليس في بلده سقطت شفعته لاستطاعته أن يطلب في بلده، وإذا كانوا جميعاً في بلد واحد لم يضره أن يفعله عند أبعدهم مكاناً فيها لاعتبارات تدعو إلى السامح في ذلك .

ويقوم هذا الطلب مقام طلب المواثبة إذا كان علم الشفيع بالعقد والثمن والمشتري عند أحد هؤلاء الثلاثة فطلب الأخذ بالشفعة عنده. وكيفية طلب المواثبة أن يقول إني أطلب أخذ كذا بالشفعة ونحو ذلك، وكيفية طلب التقرير أن يقول علمت أن فلاناً باع كذا لفلان ولدي حق الشفعة فيه وقد طلبت أخذه بها عند العلم وأطلبه الآن .

وإذا تم طلب التقرير عند المشتري فلم يعارض أو علم به المشتري فلم يعتراض عليه أو كان الشفيع عند المشتري فعلم بالبيع وبشرائه فطلب ولم يعارض وسلمه المبيع فقد تملك الشفيع المبيع بذلك.

### طلب الخصومة :

إذا عارض المشتري في طلب الشفيع كان سبيل الشفيع إلى تملكه الالتجاء إلى القضاء وذلك يكون بادعاء أمام القاضي ضد المشتري وضد البائع إذا كان العقار لا يزال في يده ليطلب الحكم عليه بالتسليم إليه فيشرح عناصر دعواه وأنه طلب الأخذ بالشفعه على الوضع الذي بنياه وطلب الحكم على المشتري بثبوت حقه فيأخذ العقار وتملكه إياه وتسليمها إليه، ويصار في هذه الدعوى كما يصار في غيرها من الدعاوى. ويجوز أن ترفع الدعوى على وكيل المشتري في الشراء إذا سلم المبيع ولم يسلمه إلى موكله لأن الوكيل بالشراء ترجع إليه حقوق العقد عند الحفيفة ومنها حق الشفعة، وعن أبي يوسف أنه لا يصلح خصمًا في هذه الدعوى بناء على أن الشفعة ليست من حقوق العقد، ولكنها أثر لحكمه وهو الملك الذي ثبت للمشتري بالعقد.

وهذه الدعوى هي ما يسميه الفقهاء بطلب التملك أو الخصومة، ويرى الشیخان أن حق الشفعة يتقرر بالطريقين السابقين عليها ولذا لا يسقط عندهما إلا بالإسقاط ولا يعتبر تأخير الدعوى سين عديدة بعدهما.

وعن أبي يوسف أنه لا يجوز للشفيع أن يؤخر الدعوى عن أي مجلس من مجالس القاضي يمكنه أن يرفعها إليه فيه فإذا أخرها عنه سقط حقه، وقال محمد وزفر: إذا مضى شهر بعد طلب التقرير دون أن يرفع الدعوى من غير عذر سقط حقه، وروى هذا عن أبي يوسف أيضاً، ووجه قول أبي حنيفة أن الشفيع إذا كان غائباً ولم يعلم بالبيع لا يسقط حقه وإن طالت غيبته، وتضرر المشتري بسبب ذلك أشد من تضرره بسبب تأخير الادعاء في هذه الحالة إذ يمكن فيها مراجعة الشفيع في تأخره ورفع أمره إلى القاضي ليأمره بالأخذ وإلساقط حقه إذا امتنع، وإذا كان ضرر الغيبة مع شدته محتملاً باتفاق وهو أشد وأعظم فأولى أن يتحمله ما هو دونه.

ذلك ما ذهب إليه الحنفية .

ويرى المالكية أن تملك الشفيع للعقار المبيع لا يكون إلا بطلبه وليس عليه أن يطلب فور علمه بالبيع بل أنه أن يتريث فيه إلى سنة فإذا علم وسكت سنة بلا عذر سقط حقه، وإذا غاب في أثناءها وكان يظن العودة قبل مضيئها فعاقه عائق قهرا عنه بقى له حقه - ولو طالت غيبته - متى أقام البينة على ذلك. وذهب ابن رشد إلى أن الحق في الشفعة يسقط إن طال الزمن بلا طلب بعد العلم كسبعة أشهر إلا إذا حلف أنه باق على شفعته وأنه لم يسقط شفعته فيها. وهذا إذا لم يكتب شهادته على وثيقة العقد فإن كتبها فله عشرة أيام بعد ذلك فلا يمكن من الأخذ بالشفعة بعدها إلا بيمين. و الحاصل أن حق الشفعة لا يسقط إلا بعد عام فإن قام بعد مدة طويلة وادعى عدم العلم صدق بيمينه إلا إذا كان غائبا قبل العلم بالبيع أو لم يعلم وهو حاضر. وإذا كان مسافرا ولم يعلم فلا يسقط حتى يقدم ويعلم، وله بعد ذلك سنة كما حاضر إذا علم<sup>(١)</sup>.

ويرى الشافعية أنه يجب على الشفيع طلب الأخذ بالشفعة فور علمه على الأظهر على ما تقضى به العادة والعرف، وقيل تمت مدته إلى ثلاثة أيام بعد العلم وقيل إلى تسع للتأمل وقيل له حق الطلب على التأبيد ما لم يصرح بإسقاطها.

وإذا كان الشفيع مريضا أو محبوسا أو خائفا من عدو فليوكل من يطلبها عنه إن قدر عليه وإلا فليشهد على استمساكه بها فإن لم يفعل سقطت شفعته على الأظهر<sup>(٢)</sup>.

ويرى الحنابلة وجوب المطالبة بالشفعة فور العلم بالبيع وذلك بأن يشهد الشفيع بالطلب بها حين يعلم بالبيع إلا لعذر فإذا فعل ذلك كان له أن يخاصم فيها المشتري ولو بعد أيام وأشهر أو سنين، ولا يشترط أن تكون المطالبة في حضور المشتري، ولكن إذا كان غائبا عن المجلس حاضرا في البلد فالأولى أن يشهد على الطلب، وإذا كان للشفيع عذر يمنعه عن الطلب فور علمه كأن يكون علمه ليلًا فأخرجه إلى الغد أو آخره لشدة جوع فأكل أو أخره لإغلاق باب أو ليخرج من

(١) الشرح الصغير للدردير ج ٢ ص ٢٠٤.

(٢) نهاية المحتاج ج ٥ ص ٢١٣.

الحمام أو ليقضى حاجته أو ليؤذن أو ليقيم الصلاة ويؤديها لم تسقط شفاعته، والعبارة في ذلك بالعادة فمتنى لم يفصل بين العلم والطلب ما يعد في العادة والعرف إعراضاً بقى على شفنته<sup>(١)</sup>.

ما أخذت به القوانين العربية في إجراءات الأخذ بالشفعه :

جرى التقنين المدني المصري والليبي والعربي على ما يأتى :

إذا تم البيع فوجه البائع أو المشتري إلى الشفيع إنذار رسمياً مشتملاً على بيان العقار المبيع بياناً كافياً وبيان الثمن والمصروفات الرسمية وشروط البيع واسم كل من البائع والمشتري ولقبهما وصناعتهما وموطنهما تعين على الشفيع أن يعلن رغبته في الأخذ بالشفعه خلال خمسة عشر يوماً من تاريخ هذا الإنذار وإلا سقط حقه، ويجب أن يكون إعلان هذه الرغبة رسمياً وإلا كان باطلأ وأن يودع كل الثمن الذي تم عليه التعاقد خزانة المحكمة الكائن بدائرتها العقار المبيع في خلال ثلاثين يوماً على الأكثر من تاريخ الإعلان، مع مراعاة أن يكون الإيداع قبل رفع الدعوى بالشفعه فإذا لم يتم الإيداع في هذا الموعد على الوجه المتقدم سقط حق الأخذ بالشفعه، ويجب أن يكون رفع الدعوى في خلال ثلاثين يوماً من تاريخ ذلك الإعلان أمام المحكمة الكائن بدائرتها العقار المبيع وإلا سقط الحق في الشفعة المواد ٩٤٣ إلى ٩٤٠ مدنى مصرى، وإذا لم يوجه البائع أو المشتري هذا الإنذار إلى الشفيع أو كان باطلأ لاي سبب فإنه يحق للشفيع أن يعلن رغبته في الأخذ بالشفعه خلال أربعة أشهر من يوم تسجيل عقد البيع وإلا سقط حقه م / ٩٤٨ بند ب.

وإذا كان عقد البيع لم يسجل فرفع المشتري على البائع دعوى بصحة التعاقد وسجل صحيتها فإن مدة الأشهر الأربع تبدأ من تاريخ التأشير بالحكم الذي يصدر بصحة البيع لا من تاريخ تسجيل عريضة الدعوى.

وإذا لم يوجه إنذار ولم يسجل عقد البيع ولا الحكم الصادر بصحته فإنه يجوز للشفيع أن يعلن رغبته في خلال خمس عشرة سنة من تاريخ البيع طبقاً للقواعد العامة، إذ في هذه الحال يسقط في طلب الشفعه بمضي المدة كغيره من

(١) كشاف القناع ج ٢ ص ٣٧٩.

الحقوق والدعاوى التى لم يرد فى شأنها نص على مدة خاصة . ويجب أن يوجه إعلان الرغبة الرسمى إلى كل من البائع والمشتري م ٩٤ ، والعبرة بتمام إعلانهما فى الموعد المحدد وإذا كان إعلانهما فى تاريخين لم يبدأ سريان المدة المقررة لإيداع الثمن ورفع الدعوى إلا من تاريخ الإعلان الأخير ، وإذا وجه أحد الإعلانين بعد فوات الميعاد سقط حق الشفيع فى الشفعة ، ورفع الدعوى فى خلال المدة المقررة لإعلان الرغبة وهى خمسة عشر يوماً يعنى عن إعلان الرغبة الرسمى ، وفي هذه الحال يجب إيداع الثمن قبل إعلان صحيفة الدعوى . راجع المواد من ٩٤٤ إلى ٩٤٧ مدنى لىبي والموجى من ١١٣٨ - ١١٣٩ - ١١٤٠ مدنى عراقي .

#### القضاء بالشفعة :

لا يشترط للقضاء بالشفعة إحضار الشفيع للثمن على ما جاء فى ظاهر الرواية ، فإذا قضى بها قبل دفع الثمن صار دينا فى ذمة الشفيع للمشتري إن تسلم العقار من يده وللبائع إن تسلمه من يده وعندئذ يستوفى كما تستوفى سائر الديون . غير أن من يده المبيع له أن يحبسه عن الشفيع حتى يستوفى ثمنه ولا ينقض الحكم بالشفعة ، وروى عن محمد أن القاضى لا يقضى بها إلا بعد إحضار الثمن ، وهذه رواية الحسن عن أبي حنيفة دفعاً للضرر إذ قد يكون الشفيع مفلساً . وذكر الكاسانى أن محمداً لا يشترط للقضاء بها إحضار الثمن ولكنه يستحسن إلا يقضى القاضى بها إلا بعد إحضاره ، ويرى أنه يجوز للقاضى أن يأمر الشفيع بإحضاره قبل القضاء وأن يضرب له موعداً ، فإذا فعل ذلك ولم يحضره فى الموعد بطلت عنده خلافاً لأبى حنيفة ، أما بعد القضاء بها فلا تبطل شفعته ولا ينقض القضاء إذا أمره بإحضاره ولم يحضره .

والتملك بالشفعة لا يحتاج إلى القضاء عند المالكية - كما سيأتي بيان ذلك - وإنما فلا محل لاشتراط إحضار الثمن قبل القضاء<sup>(١)</sup> .

وعند الشافعية لا يشترط فى استحقاق التملك بالشفعة حكم حاكم ولا إحضار الثمن ولا حضور المشتري ولا رضاه ، ولذا فلا يوجد فرق بين ما ذهب إليه المالكية والشافعية من ناحية إحضار الثمن<sup>(٢)</sup> ، وإلى هذا ذهب الخنابلة<sup>(٣)</sup> .

(٢) نهاية المحتاج ج ٥ ص ٢٠٠ .

(١) الشرح الكبير ج ٣ ص ٤٨٩ .

(٣) كشاف القناع ج ٢ ص ٣٩٠ .

## عند غيبة بعض الشفاعة :

إذا كان بعض الشفاعة حاضرا وبعضهم غائبا فإن ترك الحاضر طلبها في وقته سقط حقه فيها وإن طلب الآخر فاقتصر في طلبه على ما يخصه من المبيع بأن كان الشفاعة أربعة شركاء مثلا وأحدهم غائب فطلب الثلاثة ثلاثة أربع المبيع استبقاء لصحة الغائب لم يقبل ذلك منهم، وكان الحكم وجوب اشتراك الثلاثة فيأخذ كل المبيع أثلاثا مع مراعاة قيام كل بطلب الجميع على ما سبق بيانه. ولا يتظر حضور الغائب لأنهم يستحقون المبيع جميعه وما قسم عليهم بحسب رءوسهم إلا لوجود مزاحمتهم بعضهم بعضا ولا مزاحمة للغائب لأنه لا طلب له.

وإذا حضر الغائب بعد أخذ الحاضر طالباً الأخذ بالشفاعة مع مراعاة استبقاء شروط ذلك فإن كان في مرتبة دون مرتبة الحاضر لم يكن له شيء مادام الحاضر متمسكاً بحقه، فإذا رغب الحاضر عن الشفاعة فلذلك حالات :

الأولى: أن يرغب عنها بعد القضاء له بها، وعندئذ لا يملك رد البيع إلا بخيار رؤية أو بخيار عيب إذا كان له ذلك، فإذا تركه لمن تسلمه منه من بائع أو مشتر بخيار رؤية بعد قبضه أو قبله أو تركه له بخيار عيب قبل قبضه أم بعده أو تركه بخيار عيب قبل قبضه أو بعد قبضه وكان ذلك بواسطة القضاء لا بالرضا - فلا يكون للشفاع الغائب إذا حضر طالباً الأخذ بالشفاعة حق في لبطلان شفعته بسبب قضاء القاضي للحاضر باستحقاقه الشفاعة وأحده المبيع والقضاء له بذلك يتضمن إبطال حقه في الشفاعة<sup>(١)</sup>.

(١) الرد بخيار الرؤية لا يتوقف على القضاء ويعتبر فسخاً لعقد البيع في جميع أحواله فلا يتأتى اعتباره مبادلة يترتب عليها للشفاع الغائب حق الشفاعة إذا ما أراد أن يعتبره أساساً لطالبه بها، وبناء على ذلك فليس للشفاع الغائب إذا ما أراد الشفاعة إلا أن يطلب بناء على عقد البيع السابق على الرد وهو الذي أخذ به المشتري الحاضر المبيع، فإذا ما أخذه بقضاء فرده بخيار الرؤية لم يكن للشفاع الغائب بعد حضوره حق في أخذها بالشفاعة لبطلان حقه فيها بالقضاء بها للحاضر، وإذا ما أخذه بالرضا ثم رد بخيار الرؤية كان للشفاع الغائب إذا حضر أن يأخذ بالشفاعة لأن حقه لم يطله قضاء الرد بخيار الرؤية لا يؤثر في حق الشفاع بدليل أنه لا يؤثر فيه إذا ما أراد رد المشتري العقار المبيع بخيار الرؤية فإن للشفاع حينئذ أخذه بالشفاعة.

هذا وليس من بعيد أن يقال : لم يطرح حق الشفاع الغائب بالقضاء للحاضر بالشفاعة وقد يكون القضاء للحاضر قضاء باتفاقه لا حق للغائب ما دام الحاضر متمسكاً بحقه وملكه فإذا فسخه ظهر حق الغائب بناء على المبيع السابق .

أما إذا تركه بعد قبضه بخيار عيب عن تراضٍ فإن للشفيع الغائب عند حضوره أن يأخذه بالشفعة لا بناء على ما حصل من بيع في غيابه ولكن لأن رده في هذه الحال إلى من أخذه منه من باع أو مشترٍ يعتبر مبادلة جديدة يستحق بها الغائب الأخذ بالشفعة.

الحالة الثانية : أن يرحب الشفيع الحاضر عن المشفوع فيه قبل أن يقضى له، وفي هذه الحال إذا رحب عنه قبل تسلمه سقط بذلك حقه في الشفعة وكان للغائب عند حضوره أن يأخذها بها لأن الحاضر أسقط حقه في الشفعة قبل أن يتملك وهو حق يقبل الإسقاط ، وإن كانت رغبته عنه بعد تسلمه لم يكن لها من

= ويتملك الشفيع المبيع بتسلمه عند الرضا بالشفعة أو بالقضاء بها له عند إيانها ، فإذا دخل المبيع في ملك الشفيع الحاضر باتفاق الوسيطين ، فلا يملك أن يخرجه من ملكه بمجرد إبداء رغبته في أنه قد عدل عن الشفعة ، ولا يملك إخراجه من ملكه إلا بسب ناقل للملكية أو بسبب فاسخ لعقد ملكه . وعلى ذلك إذا حاضر الغائب عندئذ فقال الحاضر لا رغبة لي في البيع فلا يتربّط على قوله هذا أثر ، سواء أكان قد ملكه بالقضاء أم بالقضاء ، ولا وسيلة له إلا أن يبيع للغائب المبيع أو يملّكه إياه بأى عقد إذا أراد ، ولكن إذا ما وجد الشفيع بالبيع عيماً فرده على من تسلمه منه من باع أو مشترٍ بسب ذلك العيب فإن لذلك حالتين :

الأولى : أن يكون الرد بالعيوب بعد أن يكون الشفيع قد تملك المبيع بالقضاء على كل من البائع والمشتري بالشفعة ، وفي هذه الحال قال الفقهاء : إن هذا القضاء يعتبر قضاء ضمناً بأن لا حق للغائب في هذا المبيع ، لأن الشفيع الحاضر أولى منه فيقطع حق الغائب في هذا المبيع نهائياً بالقضاء ، فإذا حضر بعد ذلك وقد رد المبيع إلى باعه أو إلى مشترٍ بسب العيب لم يعد حقه فيه إلى الظهور لسقوطه بالقضاء والساقط لا يرد ، ولكن الا يكون الرد بسب العيب مبادلة جديدة يثبت بها للشفيع الغائب حق الشفعة؟ والجواب : إذا كان الرد بالعيوب - بناء على القضاء به - اعتبر فسخاً بالنسبة للعقودين وغيرهما فلا يتربّط عليه لذلك ثبوت حق الشفعة للشفيع الغائب وإذا كان بالرضا فإن بعد القبض والتسليم كان مبادلة يتربّط عليها حق الشفعة للشفيع الغائب ، وإن كان قبل قبض المبيع فكذلك الحكم عند الشيفين لاعتباره حيثذاً أيضاً مبادلة لجواز التصرف في العقار قبل قبضه حيثذاً عندهما ، أما عند محمد فلا يثبت للشفيع الغائب بذلك الرد حق الشفعة لأن حق الشفعة لا يثبت إلا بتصريف أو مبادلة ، ولا يمكن اعتبار الرد في هذه الحال تصريفاً في معنى المبادلة ، لأن التصرف في المبيع العقار قبل قبضه غير جائز عند محمد ، وإن فلا يعتبره محمد في هذه الحال إلا فسخاً والفسخ لا يتربّط عليه حق الشفعة .

الثانية : أن يكون الرد بعيوب بعد أن يكون الشفيع قد تملك المبيع بتسلمه عن رضا ، وفي هذه الحال لم يصدر قضاء بباطل حق الشفيع الغائب ، وبناء على ذلك إذا ما رد الشفيع المبيع بسبب عيب فيه سواء أكان هذا الرد بقضاء أم برضا ، ثم حضر الشفيع الغائب فإن له الحق في أن يأخذ المبيع كله بالشفعة على ما يظهر له وذلك لأن حقه في الشفعة قد ثبت له عند البيع فلا يسقطه رد الشفيع المبيع بالعيوب على أية حال ، كما أن رد المشتري المبيع بالعيوب على باعه لا يسقط حق الشفيع فيه فياخذنه من البائع بعد ذلك . هكذا ذكروا في غير موضع كما في رد المختار . ولكن الا يقال : إن ثبوت الملك للشفيع الحاضر بالتسلم مسقط حق الغائب لتقديمه عليه ، وإذا سقط لا يعود؟ الجواب : أن مجرد الملك لا يكفي مسقطاً ، بدليل أنه لا يسقط حق الشفيع الغائب المساوى في المرتبة . وغاية الأمر : أن حقه ضعيف ، أما حق الحاضر فإذا ما ذهب حقه بأى وسيلة ظهر هذا الحق وأثر أثره . هذا ما يظهر له . والله الموفق للصواب .

أثر لأنها جاءت بعد ثبوت ملكه والملك لا يقبل الإسقاط فإذا حضر الغائب وجد المشفوع فيه ملوكاً لمن هو أولى منه فلا يستطيع الأخذ جبراً عنه وإنما يستطيع أن يتلقى معه على أخذة فيكون ذلك مبادلة جديدة بينهما.

غير أن الشفيع الحاضر إذا لم يستطع أن يتنازل عن الشفعة بعد ثبوت ملكه للشفوع فيه بقبضه يستطيع أن يرده على أخذة منه - من باع أو مشتر - ب الخيار رؤية أو خيار عيب إذا كان له حق فيهما. وعند ذلك يكون للغائب إذا حضر حق الأخذ بالشفعة لأن حقه باق لم يطاله قضاء سابق بالشفوع فيه لمن هو أولى منه.

وإن كان الغائب في مرتبة أعلى من مرتبة الحاضر - كأن يكون شريكـاـ والحاضـرـ جـارـاـ فإـنـهـ يـعـطـيـ الـمـبـيعـ كـلـهـ سـوـاءـ أـقـضـىـ بـهـ لـلـجـارـ أـمـ لـمـ يـقـضـ وـسـوـاءـ أـتـسـلـمـهـ الـجـارـ أـمـ لـمـ يـتـسـلـمـهـ وـسـوـاءـ أـتـمـسـكـ الـجـارـ بـشـفـعـتـهـ أـمـ لـمـ يـتـمـسـكـ وـذـكـ لـأـنـ حـقـ الشـرـيكـ مـقـدـمـ عـلـىـ حـقـ الـجـارـ عـلـىـ أـيـةـ حـالـ،ـ فـيـعـطـيـ الشـرـيكـ الغـائـبـ المـشـفـوعـ فـيـ فـيـ حـمـيـعـ الـأـحـوـالـ إـذـاـ ماـ حـضـرـ ذـكـ الشـرـيكـ طـالـبـاـ أـخـذـهـ بـالـشـفـعـةـ.

#### عند التساوى في المرتبة :

وإن كان في مرتبة الحاضرين - كان يكون جميع الشفعاء جيراناً أو شركاء - شاركـهـمـ فـيـماـ أـخـذـهـ بـقـدـرـ ماـ يـعـطـيـ لوـ أـنـهـ كـانـ حـاضـرـاـ مـعـهـمـ فـيـساـويـهـمـ دونـ اـنـظـارـ لـمـ قدـ يـكـونـ كـذـكـ غـائـبـاـ مـثـلـهـ مـنـ الشـفـعـاءـ؛ـ لـأـنـهـ إـذـاـ حـضـرـ ذـكـ الغـائـبـ أـيـضاـ بـعـدـ ذـكـ كـانـ الـحـكـمـ مـعـهـ عـلـىـ هـذـاـ الـوـجـهــ.

مثال ذلك : أن يكون للمبيع شفعاء، هم جميعاً شركاء فيه أو جيران له عدتهم خمسة وأحددهم غائب فيعطي الأربعة الحاضرون المبيع بناء على طلبهم أخذة بالشفعة، ثم إذا حضر الغائب طالباً الأخذ بالشفعة أيضاً فإنه يعطي في هذه الحال خمس المبيع وذلك بنقض قسمته بين الأربعة وقسمته مرة أخرى بين الخمسة. وإذا كان الحاضر منهم ثلاثة فقسم المبيع بينهم أثلاثاً ثم حضر رابع فإن المبيع يقسم بينهم مرة أخرى أرباعاً دون مراعاة خامسهم الغائب فإذا حضر بعد ذلك أعيدت القسمة وقسم المبيع بينهم أخماساً وهذا كله فيما إذا لم يرغب أحدهم في حقه. أما إذا رغب بعضهم عن حقه أو رغب جميع الحاضرين عن حقوقهم ثم حضر الغائب بعد ذلك فإن لذلك حالتين :

**الأولى** : أن يكون حضوره قبل القضاء بالشفعه للحاضرين ، وفي هذه الحالة إذا كانت رغبتهم عنها قبل القبض فإنها تتحقق بمجرد التنازل عن حق الشفعة وبتنازل من تنازل عنها حينئذ يعتبر بأنه غير موجود ، ويقسم المبيع بالسوية بين المتسلك بحقه ومن كان غائبا ثم حضر ، حتى إذا كان التنازل من جميع الحاضرين كان المبيع كله للغائب بعد حضوره طالبا الأخذ بحقه ، فإذا تنازل من الحاضرين - في المثال السابق - اثنان قسم المبيع على ثلاثة ، وإذا تنازل الأربعة الحاضرون أعطى الغائب المبيع كله إذا حضر مطالبا بحقه .

وإذا كانت رغبتهم عنها بعد القبض فلا يكون لها أثر ، ولكن لهم الرد بخيار الرؤية أو بخيار العيب . وعند الرد بأحد هذين السببين يكون الحكم كما سبق فتعاد القسمة بين الحاضرين والغائب بعد حضوره .

**الحالة الثانية** : أن يكون حضوره بعد القضاء بالشفعه على الحاضرين ، وفي هذه الحال يتم تملكتهم بالقضاء ولا تتم رغبتهم عن البيع إلا لتركه لمن أخذ منه بسبب خيار رؤية أو عيب .

وحيثند إذا ترك بعض الشفيعه الحاضرين حصته بناء على ماله من خيار رؤية قبل قبضه أو بعده أو بخيار عيب قبل قبضه أو بخيار عيب بعد قبضه بناء على قضاء لإباء من أخذ منه أو تركه جميع الحاضرين بذلك السبب فإن ما يترك منه في هذه الحال يعود لمن أخذ منه - من باائع أو مشتر - وإذا كان المتروك في هذه الحال بعض المبيع تجزأ الصفة على من أخذت منه بأن كان بايضا اغتفر ذلك استثناء<sup>(١)</sup> وإن كان مشتريا كان له الرد بالعيب لأن الشركة عيب وإذا شئت قلت لأن تجزئة الصفة عليه عيب يستحق به الرد على البائع فيتهى الأمور إلى تجزئتها بالنسبة للبائع<sup>(٢)</sup> .

(١) جاء في الأشيه والنظائر من كتاب البيع: «لايجوز تجزئة الصفة على البائع إلا في الشفعة» ج ١ ص ٣٣.

(٢) أقول إن هذا ضرر يصيب البائع بسبب مراعاة حق الشفيع والمشترى ، ولا يسلم أن يكون رفع الضرر عن شخص سببا في الإضرار بغيره ، وكان يمكن تجنب ذلك الضرر لو أنه الزموا الباقى من الشفيعه بأخذ كل البيع إذا ما رضى البائع بذلك ، رفعا للضرر عنه ، ولا يمنع من ذلك قولهم : إن حقهم قد بطل في الباقى بالقضاء إذ يمكن أن يقال إنه قضاء بالحق ما دام صاحبه متسلكا به ، فإذا تنازل عنه ذهب القضاء به والزرم به الباقى وخاصة إذا لوحظ أنه حين طلب الشفعة طلبها في جميع المبيع .

وعلى كل : فحق الشفيع الغائب عند حضوره يقتصر على مقدار ما قد يكون له لو أنه كان حاضرا معهم وقضى بالبيع بينهم جميما<sup>(١)</sup>.

(١) اشتري أجنبي حصة أحد الشركاء في عقار مشترك بين ثلاثة فطلبها الشريك الحاضر بالشقة وكان الثالث غائباً فاعطى له . قال الكاساني في البدائع (ج ٤ ص ٦) إذا أخذها الشريك الحاضر بالقضاء حتى حضر الثالث من غيره فطلب الأخذ بالشقة فقال له الحاضر لا أرغب إلا في الحصة كلها فإذا أخذها كلها وأما أن تدع ، لم يحب إلى قوله ، وللثانية الذي حضر إذا أصر أن يأخذ نصفها فقط ، لأن القاضي لما قضى للحاضر بجميع الحصة تضمن قصاؤه بطلان حق الغائب في نصفها فلا يكون له حق فيه بعد ذلك وإنما لا يلزم به .

ويزيد على هذا أنه يقتضى أن الشفيع الغائب إذا حضر وعلم بالبيع والقضاء ، وارد الأخذ بالشقة لم يلزمه إلا أن يطلب نصفها فقط ، وإلا كان طلبه للكل عبثاً ، ذلك لأن الشفيع إنما الزم بطلب كل المبيع إذا ما أراد الأخذ بالشقة حشية الا يأخذ غيره من الشقق ، فتجزأ الصفة على المشترى . وهذا غير متأت هنـا ، إذ بعد القضاء لا يستطيع المقصى له أن يتخلـى عن حصته فلا تتجزأ الصفة فهل الأمر كذلك وتكون هذه الصورة وما يائـلها مستثنـى من اشتراط طلب جميع المبيع؟

لم أجـد نصـا ، وإنـ كان تعـيلـ الحكم يقتضـى عدم اشتراط طـلبـ الكلـ فيـ مثلـ هـذهـ الصـورـةـ لأنـهـمـ عـلـلـواـ طـلبـ الكلـ باـسـتحقـاقـ الشـفـيعـ لـجـمـيعـ المـبـعـ وأنـ قـسـمـتـهـ بـيـنـ الشـفـعـاءـ إـنـماـ كـانـتـ نـتـيـجـةـ المـازـحـةـ ،ـ وـعـلـىـ ذـلـكـ إـذـاـ كـانـ الشـفـيعـ لـاـ يـسـتحقـ لـاـ بـعـضـ المـبـعـ قـطـعاـ لـاـ يـلـزـمـهـ لـاـ طـلبـ الـبـعـضـ (راجـعـ ردـ المـخـاتـرـ جـ ٥ صـ ٥٦).

أقول : وفي هذا الحال إذا كان الشفيع الحاضر قد أخذ الحصة المبعة كلها وتسليمها عن رضا ثم حضر الغائب طالباً للشقة ، فقال له الحاضر : إما أن تأخذها كلها أو تدعها فإن الغائب يلزم حيتـذاـ بـاخـذـهـ بـنـاءـ عـلـىـ اـنـتـفـاعـ الـعـلـةـ التـيـ ذـكـرـهـ الـكـاسـانـيـ سـبـبـاـ لـعـدـمـ إـرـازـهـ فـيـ مـاـ سـبـقـ وـهـيـ أـنـ القـضـاءـ أـبـطـلـ حقـ الغـائـبـ فـيـ نـصـيبـ الـحـاضـرـ فـلاـ يـلـزـمـ بـهـ بـعـدـ ذـلـكـ ،ـ وـقـدـ يـؤـيدـ هـذـاـ أـنـ يـجـبـ عـلـىـ الـغـائـبـ حـينـ الـطـلـبـ أـنـ يـطـلـبـ الـجـمـيعـ؛ـ وـلـكـنـ قـدـ يـرـىـ مـنـ جـهـةـ أـخـرىـ أـنـ الشـفـيعـ الـحـاضـرـ لـاـ يـجـابـ إـلـىـ طـلـبـ إـبـداـ فـيـ هـذـهـ الـحـالـةـ لـأـنـ قـدـ تـمـ تـجـزـأـ الصـفـةـ بـقـبـصـهـاـ عـنـ رـضـاـ ،ـ وـلـيـسـ لـلـغـائـبـ حقـ لـاـ فـيـ نـصـفـهـ فـيـ أـخـذـهـ بـحـقـهـ،ـ إـنـماـ نـصـفـهـ الـأـخـرـ فـقـدـ اـسـتـقـرـ فـيـ مـلـكـ الـحـاضـرـ وـلـاـ يـجـبـ الـغـائـبـ الـذـيـ حـضـرـ عـلـىـ أـخـذـهـ.

وقد يقال : إذا ما أخذ الغائب الذي حضر نصف الحصة تجزأ الصفة على الشفيع الحاضر فيكون له بذلك حق الرد على البائع لأن تجزء الصفة عيب ، وخاصة مع وجود الشيوع ، فإذا رد حصته بذلك العيب على البائع وجب على الشفيع الغائب الذي حضر أن يأخذها أيضاً بناء على طلبه كل المبيع ، حتى لا تتجزأ الصفة على البائع - غير أنهم ذكروا أن تجزء الصفة على البائع في الشقة معتبراً اللهم إلا إذا أصر ذلك الحكم على صور ليست هذه منها .

وإذا كان بيع الحصة في المثال المتقدم لأحد الشركين وهو الحاضر وكان الثالث غائباً ثم حضر فطلب الأخذ بالشقة فيما الحكم؟ في الإمكان أن يقال : إن الحكم لا يختلف؛ لأن ملك الحاضر لنصف الحصة المبعة أصبح مستقراً . فلا يستطيع بعد ذلك أن يلزم به الغائب إذا حضر ، وفي الإمكان أيضاً أن يقال : إن الشفيع الغائب إذا حضر وطلب الشقة وجب عليه أن يطلب الكل فإذا سلم إليه الكل فكيف يمتنع عنـهـ؟ـ وهذاـ أـوـجـهـ فـيـ مـاـ يـظـهـرـ لـىـ ،ـ وـمـاـ دـامـ الشـرـطـ فـيـ اـسـتـحـقـاقـ الشـفـعـةـ طـلبـ جـمـيعـ المـبـعـ ،ـ وـفـيـ عـدـمـ الـإـضـرـارـ بـالـبـاعـ وـالـمـشـتـرـىـ جـمـيعـاـ مـنـ جـهـةـ عـدـمـ تـفـرـيقـ الصـفـةـ عـلـىـ أـحـدـهـماـ .

وقد ذهب الشافعى وأحمد إلى أن الشفيع الغائب إذا حضر طالباً للشقة في هذه الأحوال المقدمة الذكر الذى لا يجبر على أخذ كل المبيع بل له أن يأخذ ما يخصه منه لو أنه كان حاضراً؛ وذلك لاستقرار ملك الحاضر في حصته منه وعدم جواز تنازله عن ملكه . راجع الروض ج ٢ ص ٣٦٧ ، وكشاف القناع ج ٢ ص ٣٤٨ .

مثال ذلك أن يكون للعقار ثلاثة شفيعاء أحدهم غائب فيقضى للحاضرين به مناصفة، ثم يحضر الغائب مطالباً بحقه وقد ترك أحد الحاضرين حصته - وهي النصف - ب الخيار رؤية مثلاً فعند ذلك لا يكون للغائب إذا حضر حق إلا في ثلث العقار فقط وهو ما كان له لو أنه كان حاضراً عند القضاء<sup>(١)</sup>. وكذلك الحكم إذا ما رد الحاضران المبيع كله ب الخيار الرؤية، ذلك لأن القضاء لهما بالطبع أبطل حق الغائب في الثنين وهما حصة الحاضرين وبقى حقه في الثالث، وقد بطل القضاء به لهما لأنه حق لغيرهما، وذلك لأن المبيع في الواقع موزع بين حقوق الشفيعاء حاضرهم وغائبهما لكل فيه نصيب بسبب شفعته، غير أن الحاضر قد فضل على الغائب لما سبق، فإذا قضى القاضي بالطبع للحاضرين وحدهم فقد قضى لهم بنصيبيهم فيه، وهو قضاء صحيح فيتضمن بطلان حق الغائب في ذلك النصيب فلا يبقى له حق فيه بسبب الشفعة المرتبة على المبادلة القائمة، وقضى لهم كذلك بنصيبي الغائب فيه، وذلك قضاء قد ظهر بطلانه بحضور الغائب متمسكاً بحقه وعلى ذلك لا يكون له في المبيع إلا حقه لو أنه كان حاضراً عند القضاء.

أما إذا ترك ب الخيار عيب بعد قبضه بناء على تراضيه مع من أخذ منه فإن هذا الرد يعتبر مبادلة جديدة يستحق بها الشفعة فيما رد<sup>(٢)</sup>.

**نماء العقار المشفوع فيه في غيبة الشفيع :** إذا كان حضور الغائب بعد مدة استغل فيها الشفيع الحاضر المشفوع فيه بأن كان أرضاً فزرعها أو أجرها كانت الغلة جميعها للحاضر فقط؛ لأنها نماء ملكه ولا يشاركه فيها الغائب كيف كانت درجة أنه ليس بمالك. وإن كان أولى من الحاضر، إذ لا يملك إلا بالقبض أو القضاء.

### ما أخذ به القانون المدني في تزاحم الشركاء :

عند تزاحم الشفيعاء يكون استعمال حق الشفعة على حسب الترتيب المنصوص عليه في المادة ٣٦، وإذا كانوا في مرتبة واحدة كان استحقاق كل منهم

(١) ويكون الثالث كذلك لمن تمسك بحقه من الحاضرين ويترك الثالث للبائع لأن القضاة، لمن رد ثلثه أبطل حق الآخرين فيه فيقي للبائع بعد رده ب الخيار، راجع رد المختار ج ٤ ص ١٦٤.

(٢) وليس يخفى عليك أن الشفيع إذا ما طلب أكثر من حقه ورضي المأمور منه أن يعطيه ما طلب، لم يمنع من ذلك مانع إذ يعتبر مبادلة جديدة.

على قدر نصيه م ٩٣٧ ، غير أنهم إذا كانوا جمِيعاً جيراناً فقد فات الشارع النص على هذه الحال؛ ولذا اختلف شارحو القانون المدني في بيان الحكم فيها، فمنهم من رأى تطبيق الحكم الوارد في قانون الشفعة السابق القاضي بتقديم من تعود على ملكه مفعمة من الشفعة أكثر من غيره وذلك على الرغم من إلغائه، وذلك على أساس أن ذلك يعذ قاعدة من قواعد العدالة ومنهم من رأى غير ذلك. وأرى أن نص المادة الأولى مدنى وهو إذا لم يوجد نص تشريعى يمكن تطبيقه حكم القاضى بمقتضى العرف، فإذا لم يوجد فبمقتضى مبادئ الشريعة الإسلامية، فإذا لم يوجد فبمقتضى مبادئ القانون الطبيعي. وقواعد العدالة تقضى بتطبيق الحكم الشرعى فى ذلك إذا لم يوجد فيه عرف، وإذا رأينا أن ما نص عليه فى القانون القديم لم يحدث عرفاً وهذا هورأى فإن الحكم الواجب تطبيقه فى هذه المسألة هو حكم الشريعة وهو يقضى بالتسوية بين الجيران جميعاً لا يفضل أحدهم على باقיהם مهمماً اختلف أحوالهم.

ويلاحظ أن المشتري إذا كان أحد الشفعاء لم يكن لمن يساوى فى المرتبة أو لمن هو أدنى منه حق مشاركته وإنما يفضل عليه من هو فى درجة أعلى من درجته .  
فقرة ٣ م ٩٣٧ .

كما يلاحظ أنه لا يجوز الأخذ بالشفعة إذا حصل البيع بالزاد العلى وفقاً للإجراءات التى رسمها القانون، وكذلك إذا وقع البيع بين الأصول والفرع أو بين الزوجين أو بين الأقارب لغاية الدرجة الرابعة أو بين الأصحاب لغاية الدرجة الثالثة، أو كان العقار قد بيع ليجعل محلًا للعبادة أو ليلحق به. كما لا يجوز للوقف أن يأخذ بالشفعة م ٩٣٩ مدنى مصرى .

## المالك بالشقة

**سبب ملك الشفيع :** إذا باع المالك العقار دخل في ملك المشتري بمجرد تمام عقد البيع دون توقف على أدائه الثمن أو على تسلمه من البائع. فإذا استحق الشفيع أخذه بالشقة لم يتملكه بمجرد طلبه لأن حق الشفيع ضعيف فلا يقوى بمجرد المطالبة على رفع ملك ثابت للمشتري بعدد البيع، ولذا لا يتملك الشفيع العقار المشفوغ فيه إلا بأحد أمرين :

. الأول : تسلمه من المشتري عن رضا منه، فيتملكه من وقت تسلمه.

. الثاني : قضاء القاضى له به فيتملكه من وقت القضاء وإن لم يتسلمه فعلاً<sup>(١)</sup>. فأما تملكه بأخذه من المشتري عن رضا منه فلأن ذلك بمنزلة شرائه من المشتري بما قام عليه، والشراء عقد ناقل للملكية<sup>(٢)</sup>.

وأما تملكه بقضاء القاضى فذلك لا يكون إلا عند إياء المشتري، وإياؤه في هذه الحال ظلم، وقد نصب القاضى لرفع الظلم، فيقوم القاضى حينئذ مقامه في هذه المعارضة دفعاً لظلمه ويملكه للشفيع بما قام به على المشتري، ويدخل الثمن في ملك المشتري حينئذ جبراً عنه، وكأنه رضى بذلك لقيام القاضى مقامه فيه، كما هو الحال عند نزع الملك جبراً عن صاحبه للمنافع العامة، وإذاً يكون تملك الشفيع للعقار المشفوغ فيه في هذه الحالة أيضاً عن طريق شرائه من القاضى، أو كأنه اشتراه من القاضى نيابة عن المشتري.

وهذا بين إذا كان المشتري قد تسلم المبيع من بائمه، ولكن إذا حصل القضاء بالمشفوع فيه وهو في يد البائع، فإن هذا التوجيه لا يظهر، ذلك لأن القضاء على البائع بتسليم المبيع إلى الشفيع في هذه الحال يصبح به البائع عاجزاً عن تسليمه إلى المشتري، وذلك مفسد للبيع، وإذاً فسد البيع الصادر للمشتري زال ملكه، عند

(١) ذلك ما أخذت به دوائر محكمة الاستئناف المجمعة حين رفع إليها هذا الموضوع بسبب اختلاف الأحكام فيه.

(٢) ولذا تكون العهدة على المشتري لأن الشفيع قد تملك منه وليس بين الشفيع والبائع عقد، ولذا لا يجوز للبائع حينئذ إذا لم يستوف الثمن من المشتري أن يطالب به الشفيع وإنما يطالب به المشتري.

ذلك لا يصح أن يكون ملكا ولا ينوب عنه القاضى فى التملיך، ولذا قالوا أن القضاء للشفيع فى هذه الحالة ينقض العقد بالنسبة إلى المشتري ويجعل الإيجاب الصادر له من البائع كأنه وجه إلى الشفيع وكأن الشفيع قد قبله، وبذلك يعتبر الشفيع فى هذه الحال مشتريا من البائع<sup>(١)</sup>. وعلى هذا فالشفيع على أية حال يعتبر مشتريا للعقار المشفوغ فيه، إما من مشتريه إن تسلمه منه، وإما من بائمه إن تسلمه منه<sup>(٢)</sup>.

ولذلك يثبت له من الخيار ما يثبت للمشتري، فيثبت له خيار العيب وخيار الرؤية دون خيار الشرط، لأنّه يتنافى مع اشتراط المطالبة الجازمة بالشفعه، ثم لا يتقييد بما يكون بين باائع العقار ومشتريه من شروط تتعلق بالبراءة من العيوب أو بتأجيل الثمن أو بتقسيطه أو بخيار فسخ ونحوه، لأنّه قد أخذه بمبادلة مستقلة عن طريق الرضا أو القهر. فإن وجّد بالبيع عيباً رده بخيار العيب على من تسلمه منه من باائع أو مشتر. وكذلك إذا أخذه قبل أن يراه فيرده بخيار الرؤية إذا أراد على من تسلمه منه.

فإن رده على بائعه لأنّه تسلّم منه كان المشترى مخيراً حينئذ في إمضاء

(١) ولذا يكون للمشتري إذا كان قد أدى الثمن إلى بايّعه أن يسترده منه، وعلى البائع أن يستوفي الثمن من الشفيع. وفي التارikhانة تقولا عن الطورى أن أبي يوسف يرى أن الشفيع له أن يدفع الثمن إلى المشتري عندما يتسلّم البيع من البائع فتكون العهدة على المشتري حيثذاك ويكون مسؤولاً أمام البائع حتى يؤدى إليه الثمن إذا لم يكن قد أداه إليه فإن أدى الشفيع الثمن إلى البائع في هذه الحال تكون العهدة عليه، وعندئذ يسترده المشتري منه الثمن إذا كان قد دفعه إليه ١ - رد المختار ج ٥ ص ١٦.

(٢) وعلى ذلك فالعبرة بالقبض والتسليم ف تكون عهدة الشفيع على البائع إن تسلم المشفوع فيه منه، وتكون على المشتري إن تسلمه منه. وقال ابن أبي ليلى : عهدة الشفيع على البائع في الحالين لأن الشفيع لما كان متقدماً في ملك المشفوع فيه على مشتريه حل محله، وكانت عهده على البائع كما كانت عهدة المشتري على البائع . وعن أبي يوسف رواياتان (إحداهما) أن عهدة الشفيع على المشتري دائمة لأن حق الشفعة ثبت بالشراء فكان من حقوقه، وما كان من حقوق الشيء لا يكون ناسخاً له، وكيف يمكن أن ينسخه ويبطله؛ وإبطال الشراء إبطال لحق الشفعة؟ وإذا بقى الشراء على ذلك كان الشفيع مستملكاً على المشتري فعهده عليه، كما لو تسلمه من يده، وهذا قول الشافع وأحمد . (وثانيةهما) أن العبرة بفقد الثمن، فإن كان المشتري أدى الثمن إلى البائع فالشفيع يدفع الثمن إلى المشتري وعهده عليه لأن البائع لا يأخذ الثمن مرتين، وإن لم يكن المشتري قد دفع الثمن إلى البائع فالشفيع يدفع الثمن إليه، وتكون عهده عليه، ويسقط حق البائع في الثمن قبل المشتري .

صفقته أو عدم إمضائتها، دون توقف على رضا البائع وإن رده على مشتريه لأنه تسلم منه كان كل من بائعه ومشتريه ملزماً بتنفيذ ما اتفقا عليه من شروط في عقد البيع الذي تم بينهما وكأنه لم ينقض.

### الشفعه سبب من أسباب الملك عند غير الحنفية:

ذهب مالك إلى أن الشفيع يتملك المشفوع فيه بقوله : أخذته بالشفعه، وما في معناه دون اشتراط قضاء من القاضى أو رضا من المشتري متى كان عالماً بالثمن<sup>(١)</sup>.

وقال أحمد : يملكه بذلك الطلب، وإن لم يعلم الثمن.

وقال الشافعى : يملكه بهشرط أن يدفع الثمن إلى المشتري<sup>(٢)</sup> أو يرضى المشتري بشبوته ديناً في الذمة. كما يملكه كذلك بالقضاء به عند النزاع، وعنده ذلك لا يسلمه المبيع إلا بعد دفع الثمن، ولو أن يمهله ثلاثة أيام، وإلى هذا ذهب أحمد أيضاً، فإن مضت ولم يدفعه فسخ القاضى الملك.

وذهب أحمد إلى أن للمشتري الحق في الفسخ إذا تملك الشفيع العقار وطلب الإمداد فأمهل المدة المستحقة له وهي ثلاثة أيام ولم يدفع مع ذلك الثمن، ولوه هذا الحق دون حاجة إلى قضاء القاضى.

---

(١) وفي منع الجليل عن ابن شاس : يملك الشفيع المشفوع فيه بأداء الثمن وإن لم يرضا المشتري، وبقضاء القاضى له بالشفعه عند الطلب، وب مجرد الإشهاد على الأخذ، وبقوله : أخذت وتملكت ونحوهما، ويلزمه ذلك إن قاله عالماً بالثمن فإن لم يكن يعلمه لم يلزم ذلك. وعلى ذلك إذا تملك ولم يدفع الثمن بعد الإمداد فذلك على ثلاث صور :

الأولى : أن يسلم له المشتري بالمشفوع فيه صراحة، بأن يقول : سلمت له الأخذ بالشفعه أو رضي به ذلك. وفي هذه الحال يباع المشفوع فيه على الشفيع. فإن في ثمنه بحق المشتري فيها. وإلا بيع من ملك الشفيع ما يوفى به بقية الثمن إلى المشتري.

الثانية : أن يسكن المشتري فلا يدي رغبة في أخذ الشفيع للمشفوع فيه، وعندئذ يكون الخيار للمشتري إن شاء أخذ المشفوع فيه وإن شاء طلب أن يباع من مال الشفيع ما يوفى حقه.

الثالثة : أن يقول الشفيع ابتداء : أنا آخذ، ولم يقل : أخذت، ويسكت المشتري عن إبداء رأيه. وفي هذه الحال يعطى المشفوع فيه للمشتري إلا أن يتلقى على إمضائه للشفيع وإتباعه بالثمن. وقيل : إن أراد المشتري في هذه الحال أن يلزم الشفيع باأخذ المشفوع فيه كان له ذلك جبراً عن الشفيع، عند ذلك يباع من ماله ما يفني بحق المشتري. راجع منع الجليل ج ٣ ص ٦٠٣ وما بعدها.

(٢) إذا امتنع المشتري عن قبض الثمن خلي الشفيع بينه وبينه، أو يرفع أمره إلى القاضى ليلزمها بالقبض أو يقاضى عنه «روض ج ٢ ص ٣٦٨».

وجه قولهم : أن الشارع جعل الشفيع أحق بالبيع من المشتري ، رضى ذلك أو أبى فلا يتوقف تملك الشفيع المبيع على رضاه ، ولم يرد عن الشارع أن اشترط لتملكه قضاء القاضى . ووجهة الحنفية تتلخص فى أن تملك الشفيع برضاء المشتري وتسليمها مبادلة حقيقة بينهما فلا كلام ولا اعتراض عليها ، فإذا لم تتم هذه المبادلة بسبب إباء المشتري كان لابد من الالتجاء إلى القضاء لثبت الملك ؛ لأن ملك الشفيع يتوقف على شروط وأشكال لا يخلو تتحققها من نزاع لما يلابسها من الخفاء ، فوجب أن يرجع إلى القضاء لأجل ذلك حتى لا يكون مثارا للنزاع .

وذهب الشافعية : إلى أن الملك بسبب الشفعة إنما يكون بما يصدر من الشفيع من لفظ يدل على تملكه بها أو نحوه ككتابة أو إشارة من الآخرين كأن يقول الشفيع تملكت أو أخذت بالشفعة أو اخترت الأخذ بها ، ويشرط مع ذلك أن يكون عالما بالثمن وتسليمها العوض إلى المشتري أو رضا المشتري بثبوت الثمن في ذمته أو قضاء القاضى له بالشفعة<sup>(١)</sup> .

---

(١) نهاية المحتاج ص ٢٠١ جزء ٥

## ما يجب على الشفيع أداؤه

ذكرنا فيما مضى أن الشفيع يتملك العقار المشفوع فيه بمثل ما تملكه به المشتري إن كان البدل مثلياً، وبقيمه إن كان قيمياً والمعتبر قيمته وقت عقد البيع، فإذا زادت قيمته أو نقصت بعد ذلك ولو حين قيام الشفيع بأدائها لم يلتفت إلى شيء من ذلك، ووجب على الشفيع أن يدفع قيمته التي كانت له عند الشراء، ويضاف إلى ذلك جميع النفقات الضرورية التي أنفقها المشتري في إتمام صفقة البيع كأجرة الدلالة «السمسرة» وكتابة العقد ورسم تسجيله.

### الخط من الثمن :

غير أن الثمن بعد تمام العقد به يكون عرضة للحط منه والزيادة عليه، فإذا حط البائع منه شيئاً عن المشتري انتفع الشفيع بذلك الحط، فأخذ المبيع بالباقي من الثمن بعد الحط.

وعلة ذلك : أن الشفيع كما قدمنا يتملك بمثل ما يملك به المشتري أو بقيمه، وأن الحط من الثمن يتحقق بأصل عقد البيع. فإذا اشتري داراً بـألف جنيه، ثم حط منه البائع مائتين التحق ذلك بأصل العقد، وكأن المشتري قد اشتراها ابتداءً، بـشمائة جنيه فقط فيتملكتها الشفيع بهذا المبلغ لا بـألف، ولذلك إذا دفع الشفيع للمشتري الألف ثم حط البائع من المشتري مائتين رجع الشفيع على المشتري بـمائتين فاستردها منه. والتتجة أن حط البائع بعض الثمن عن المشتري - سواء أكان ذلك قبل أداء الثمن أو بعده - يظهر في حق الشفيع فلا يلزم الشفيع إلا بالباقي بعد الحط.

### هبة بعض الثمن أو الإبراء منه :

ومثل ذلك في الحكم : هبة بعض الثمن والإبراء منه لأنهما كالحط في المعنى والتتجة على ما ذهب إليه السرخسي، فيصحان ويترتب على كل منهما أثره، ويظهر في حق الشفيع - وإن حدث بعد أداء الثمن - خلافاً لمن رأى أن الإبراء لا يجوز إلا قبل أداء الثمن. وأما الهبة فتصح قبله وبعده.

### حط الثمن جميعه أو هبته أو الإبراء منه :

ولكن إذا حط البائع كل الثمن أو وهبه للمشتري أو أبرأه منه لم يظهر ذلك في حق الشفيع لأن الشفيع لا يتملك بالمجان؛ ولأن ذلك لا يتحقق بأصل العقد،

لأنه إن التحق به كان البيع بلا ثمن. ولا بيع بغير ثمن، وإنما يكون هبة ولا تثبت بها الشفعة وعندئذ يتملك الشفيع العقار المشفوغ فيه بالثمن المتفق عليه مثلاً أو قيمة إن كان التنازل عنه بعد أدائه إلى البائع وبقيمة العقار المبيع إن كان التنازل عنه قبل أدائه، ولعل وجه التفرقة بين الحالين أن التنازل عن الثمن بعد أدائه أشبه بالهبة الحقيقة والمستقلة عنه بالحط والتنازل، فانقطعت صلته بالبيع، فيجب حينئذ على الشفيع أداء الثمن أو قيمته، ولكن إذا حصل التنازل عن الثمن قبل أدائه كانت صلته بعقد البيع أوثق لأنه إسقاط لبعض آثاره، وهو الثمن، وقد كان مقتضى ذلك أن ينقلب العقد تبرعاً، فيسقط حق الشفيع في الشفعة، ولكننا لم نذهب إليه بعد أن تقرر حق الشفعة إلا محافظة على الحقوق وعلى ألا يكون لغير صاحب الحق سلطان عليه، وكان من العدل حينئذ : أن يلزم الشفيع بقيمة العقار، بعد أن تبين أن المعاوضة بين البائع والمشتري قد ذهبت وتلاشت، وأن المشتري قد تملك العقار بلا عوض؛ ذلك لأن الشفيع إنما يلزم بالعوض، وقد ظهر أن لا عوض، فلم يبق إلا أن يتملّكه الشفيع حينئذ بقيمة أنه لا يملك بالمجان.

#### الزيادة في الثمن :

وأما إذا زاد المشتري في الثمن بعد تمام العقد فلا تظهر هذه الزيادة في حق الشفيع، فإذا بيعت دار بـألف، ثم زاد المشتري مائة في ثمنها بعد تمام العقد لم تلزم الشفيع وأخذ الدار بـألف، لأن حقه فيأخذها بـألف قد ثبت له بتسلم البيع بهذا الثمن، فلا يستطيع أحد إبطال هذا الحق بعد ثبوته، حتى لا يلحق به ضرر. ذلك ما ذهب إليه الخنفية في بيان ما يأخذ به الشفيع.

وذهب المالكية إلى أنه يأخذ بمثل ما أخذ به المشتري إن كان الثمن مثلياً أو كان ديناً بذمته وبقيمتها إن كان قيمياً وتعتبر القيمة يوم البيع، كما يأخذ بقيمة الشخص إن كانت المعاوضة بشيء غير متمول كنكاح وخلع وصلاح عمد على نفس. وإذا كان الثمن مؤجلاً أخذه بأجله بشرط يسار الشفيع يوم الأخذ وإن وجب أن يضممه مليء أو يعدل الثمن فلو لم يفعل لم يكن له شفعة. وإذا تساوى الشفيع والمشتري فقرأ كان للشفيع الأخذ مع الأجل دون إلزامه بضامن، وإذا أعطى المشتري رهناً أو أتى بضامن أخذه الشفيع بررهه وضامنه إن لم يتعجل الثمن. ويضاف إلى الثمن أجرة الدلالة وكتابة الوثيقة ومكس مقرر على البيع ظالم.

وذهب الشافعية إلى أن الشفيع يأخذ بمثل ما أخذ به المشتري إن كان مثلياً وبقيمةه إن كان قيمياً وتعتبر القيمة يوم البيع وقبل يوم استقراره بانقطاع الخيار وإذا كان الثمن مؤجلاً فالأظهر أن يخier بين أن يجعله ويأخذ في الحال أو يصبر إلى وقت الحلول ويأخذ دفعاً للضرر ولا يسقط حقه بتأخيره أداء الثمن لعدم. وفي النكاح يأخذ به المثل، وكذلك في الخلع إذا جعل الشخص فيما عوضاً كما تقدم.

وذهب الحنابلة إلى أن الشفيع يتملك المبيع بلا حكم حاكم بمثل الثمن الذي استقر عليه العقد وقت لزومه قدرها وجنسها وصفة إن قدر الشفيع عليه وبمهل يومين أو ثلاثة إن طلب الإمهال فإذا مضت الأيام الثلاثة ولم يدفع الثمن فللمشتري الفسخ من غير حكم حاكم، وإذا كان الثمن مثلياً أخذ الشفيع بمثله وإن أخذ بقيمةه وقت لزوم العقد، والأخذ بالشفعة عندهم نوع بيع لأنّه تملك المبيع بثمنه ولكن لا خيار فيه لأنّ الأخذ بالشفعة قهري ولكونه ضرباً من البيع اشترط لصحته العلم بالمبيع والعلم بالثمن فلم يصح الأخذ مع جهالتهم أو جهالة أحدهما. وللشفيع المطالبة بالشفعة مع الجهالة ثم يتعرف مقدار الثمن ولا يلزم المشتري التسليم إلى الشفيع إلا بعد قبض الثمن. وإذا أفلس الشفيع خير المشتري بين الفسخ وبين المساهمة مع الغرماء بقدر الثمن وما يزيد في الثمن أو يحظه منه في مدة الخيار يلحق بالعقد لا ما زيد أو خط بعد مدة الخيار، وإذا كان الثمن مؤجلاً أخذ الشفيع به مؤجلاً إن كان ملائياً وإن أتى بكفيل مليء دفعاً للضرر عن المشتري، وإذا لم يعلم الشفيع بالبيع حتى حل ثمنه المؤجل فالثمن كالحال.

#### مطالبة الشفيع بالثمن المؤجل :

إذا كان الثمن الذي تم العقد عليه مؤجلاً أو منجماً خير الشفيع عند أئمتنا الثلاثة بين أخذ العقار المبيع في الحال بثمن حال فيلزم به في الحال<sup>(١)</sup>، وبين أن يتضرر حتى يحل الأجل ويستحق أداء الثمن كله، فيأخذ المبيع حينئذ ويلزم بالثمن. وليس يعفيه ذلك من وجوب المبادرة إلى طلب الأخذ بالشفعة مواثبة وتقريراً عند الطرفين، فلو ترك أحدهما مع التمكن منه سقط حقه في الشفعة، لأنّ حق الشفعة

(١) وإذا اختار أن يدفعه كله حالاً، فدفعه إلى المشتري - لأنّه تسلم المبيع منه - لم يلزم المشتري حينئذ بدفع الثمن إلى البائع إلا عند حلول أجله، لاستقرار العقد بينه وبين البائع على شروطه؛ كما في المسوّط ج ١٤ ص ١٠٣

يتربّ على وجود العقد، فلا بد أن يقرّ تمسكه في الحال عند العلم وإلا سقط، ولكن له إذا ما اختار إرجاء الشمن إلى أجله أن يتّظر فلا يطلب من المشترى أن يسلم المبيع إليه إذا ما كان راضياً مستعداً لتسليميه إياه ولا أن يرفع أمره إلى القاضى عند إبائه عليه حق الشفعة حتى إذا حلّ الأجل طالب بالبيع وألزم بدفع الشمن. وذهب أبو يوسف أخيراً إلى أن له الحق كذلك في أن يتّظر بالمطالبة ابتداء لأن الطلب ما شرع إلا ليكون وسيلة إلى الأخذ عقبه وذلك غير متأتٍ لتأجيل الشمن وعدم رغبة الشفيع في دفعه حالاً، وإنّ فلا يجب عليه أن يطلب الشفعة موافقة وتقريراً إلا عند حلول الأجل. وقد ذهب الشافعى على الأظهر من قوله إلى ما ذهب إليه أئمّتنا الثلاثة<sup>(١)</sup>.

ونص في المادة ٩٤٥ مدنى مصرى على أن الشفيع يحل محل المشترى في جميع حقوقه والتزاماته لا في الأجل المنوّح له إلا برضاء البائع وإذا استحق المبيع رجع الشفيع بالشمن على البائع دون غيره.

**وبناء على ما تقدّم إذا ما بيعت أرض بمبلغ ألف جنيه كان لشفيعها حق**

(١) وذهب زفر إلى أن الشفيع يستحق أخذ المشفوع فيه بما تم التعاقد عليه قدرًا وجنساً وصفة، فإذا كان الشمن حالاً أخذه حالاً؛ وإذا كان منجماً أو مؤجلاً كله أخذته بنحوه ومؤجلاً إلى أجله وذهب أحمد إلى ما ذهب إليه زفر مشترطاً بـيار الشفيع، فإن كان معراً لم يكن له إلا أن يأخذ أو يأخذ مؤجلاً إلى أجله بشرط أن يحضر كفيلاً به توافق في الملاوة والقدرة على أداء الشمن في أجله، دفعاً للضرر عن المشترى أو البائع. وقال مالك : إذا كان الشمن مؤجلاً وقد وثقه المشترى برهن أو كفيل وأراد الشفيع أن يأخذه بشمنه إلى أجله وجب عليه لذلك أن يوثقه برهن مثل المشترى أو بكفيل على كفيف المشترى، فإن لم يوثقه المشترى بشيء من ذلك وكان الشفيع مثله في البـيار أخذه بمثل ما أخذ به المشترى إلى أجله وإن كان الشفيع أدنى حالاً من المشترى لزمته أن يوثقه برهن أو كفيل؛ إلا سقطت شفعته في جميع الأحوال المقدمة إذا لم يقم بذلك. والفكرة العامة في هذا الخلاف ترجع إلى المحافظة على حقوق كل من البائع والمشترى والشفيع دون الإضرار بأحدّهم؛ فالخلفية والشافعية يرون أن الأجل ما كان إلا نتيجة لاشتراط في العقد، وما تم الاتفاق على هذا الشرط إلا لقصد التوفيق عن المشترى مع الثقة به والطمأنينة إلى وفائه بما عليه من ديون، فإذا تحولت الصفة إلى غيره بطل الإشتراك، لأن البائع لم يلتزمه إلا للمشتري ولم يلتزمه للشفيع، وقد لا يرغب البائع أو المشترى في الترقية عن الشفيع، وقد تكون ثقتهما به معدومة ولا يطمئنون إلى وفائه لما عليه من ديون، فلا يستحق الشفيع عليهما تأجيلاً. ويرى زفر أن الأجل صفة في الشمن فيه قيمتها وزنها. وما دام الشفيع لا يتملك إلا بثمن ما يتملك به المشترى أو بقيمتها فإنه يجب أن يتملكه بالشمن مؤجلاً إلى أجله كما تملكه المشترى بذلك، وقد تكون هذه النظرة للملكية والثباتية أيضاً وكلهم راعوا فيها عدم الإضرار بالبائع أو المشترى فشرطوا ما شرطوا من البـيار أو التوثيق بالرهن أو الكفيل. وقد أخذ قانون الشفعة برأي الخلفية لأنّه أبعد عن المازاغة.

أخذها بهذا الثمن فإذا حط منه شيء بعد ذلك حط عنه كذلك بقدره وإذا زيد فيه لم يزيد عليه، وللشفيع إذا علم أن الثمن صورى وأن الحقيقى أقل مما جاء فى وثيقة البيع أن يثبت ذلك بكافة طرق الإثبات، فإذا ثبته أمام القضاء أخذ الأرض بالثمن الحقيقى، وإذا كان الثمن مؤجلاً فاما أن يختار الشفيع أخذ الأرض فى الحال ويلزم بدفع الثمن حالاً. وإنما أن يتنتظر بطلب تسليم الأرض إلى حلول الأجل، فإذا حل طلب أن تسلم إليه وأعطى عندئذ الثمن.

وقد سبق بيان الحكم فيما إذا كان الثمن مؤجلاً عند المالكية والشافعية والحنابلة.

## تصرف المشتري في المشفوع فيه وزيادته ونفعه في يده

تصرف المشتري في المشفوع فيه :

إذا تم عقد البيع بين البائع والمشتري ثبت ملك المشتري في المبيع . ولا يرفعه عند الحنفية مطالبة الشفيع أن يأخذه بالشفعه - كما قدمنا - وإنما يثبت للشفيع بهذه المطالبة حق يتعلق بالمبيع ، وهذا الحق هو استحقاقه لأنّه جبراً عن المشتري إذا رغب في ذلك وأنفذ تلك الرغبة وهذا الحق لا يحول بين المشتري وبين تمنعه بأثار ملكه ، فله أن يتتفع بالمبيع كما يشاء وعلى أي وجه أراد ، فيستعمله أو يستغلّه ويزيده فيه أو ينقصه ، ويبعه ويهبه ويوصي به ويقفه ، وعلى الجملة لا يتقييد المشتري في انتفاعه بالمبيع ولا في تصرفه فيه بأى قيد ، لافرق في ذلك بين أن يصدر ذلك منه قبل المطالبة بالشفعه وأن يصدر بعدها . فتعتبر جميع تصرفاته نافذة من وقت تمامها ، ولكنها مع ذلك لا تمنع الشفيع من حقه ، فله أن يطلب الأخذ بالشفعه وحينئذ تكون عرضة للنقض والإبطال إذا قضى للشفيع بالشفعه فإن القضاء له بالمبيع في هذه الحال يبطل تلك التصرفات عدا القسمة مع البائع<sup>(١)</sup> حتى لو كان التصرف بوقف العقار مسجداً أو مقبرة أو بهبة لآخر مع تسليمه إليه غير أن

(١) إذا اشتري شخصاً من دار ثم قاسم شريكه فتحت ذلك صورتان :

الأولى : الا يكون له في هذه الدار شريك سوى باعه الذي اشتري منه الشخص وقد قاسمه واحتضن بناحية في الدار ، وفي هذه الحال إذا أخذ الشفيع بالشفعه أخذ الحصة المفرزة ولا تنقض القسمة لأن القسمة مع البائع من تمام التسليم إلى المشتري ، إذ المقصود من قبض المبيع حيازته وتمامها يكون بالقسمة ولا مسوغ لنقض قسمة يحتاج إلى إعادتها في الحال عند تسليم المبيع إلى الشفيع ، سواء في ذلك أن تكون القسمة قمت بقضاء أم بغير قضاء . وروى الحسن عن أبي حنيفة أنها إذا قمت بالتراضي كان للشفيع أن يقضها إذ تصير في هذه الحال كتصرف صادر من المشتري لما فيها من معنى المبادلة على التراضي وقد يستفيد من هذا النقض ، أما في حال جريانها بالقضاء فتعتبر طریقاً لتعيين المبيع بالقضاء . فإذا ما يأخذ الشفيع ما عينه القضاء بيعاً أو يترك ، راجع المبسوط ص ١٠٩ ج ١٤ . وفي الهندية ص ١٨١ ج ٥ أن الشفيع إذا ما أزم بالقسمة التي اتقها المشتري مع الشريك البائع كان له أن يجعل حصة المشتري في أي جانب من البيع حتى يكون ذلك طریقاً لرفع ما قد يراه من الغبن . وهذا لا يخلو من نقد وجهه بأن مآل نقض القسمة وبخاصة إذا لم تكن المحتدنة متساويةتين . الثانية : أن يكون للمشتري شريك آخر غير البائع وقد قمت القسمة بين الثلاثة ، وفي هذه الحال يكون للشفيع نقضه إذا القسمة حينئذ ليست من تمام التسليم والقبض ، بل تصرف مستقل عن الشراء فيحق للشفيع نقضه حتى يتوجب في القسمة الغبن ، راجع الهندية ج ٥ ص ٢٨١ من باب تصرف المشتري في المشفوع فيه .

المشتري إذا باع العقار المبيع لآخر، كان الشفيع بال الخيار حيث إن شاء أخذ بالبيع الأول وإن شاء أخذ بالبيع الثاني لأن كل عقد يثبت له حق الأخذ بالشفعة<sup>(١)</sup> فإن أخذ بالأول بطل الثاني وإن أخذ بالثاني لزم الأول.

وإذا تصرف المشتري في العقار المشفوع فيه فوهبه لآخر وسلمه إليه أو جعله مسجداً وطلب الشفيع أخذه بالشفعة، فإن رضا المشتري في هذه الحالة لا يكون كافياً لتملك الشفيع العقار المشفوع فيه؛ لزوال يد المشتري عنه ونفاد تصرفه فيه. وثبتت حق غيره عليه، وإن فلابد للشفيع من القضاء له به حتى يتملكه، ويبطل حق غيره فيه، فإذا قضى له به ترتب على ذلك بطلان الوقف أو الهبة، لأن القضاء قد أظهر أن حقه في المبيع كان أقوى من حق المشتري فيه، وأنه أولى به منه وأن المشتري قد تصرف فيه مع تعلق حق الشفيع به، فلا ينفذ تصرفه منعاً للإضرار بالشفيع وإلى هذا ذهب الشافعى<sup>(٢)</sup>.

ويرى المالكية أن المشتري يتملك العقار المبيع بالعقد كما ذهب إلى ذلك الحنفية والشافعية وله بناء على ذلك حق استغلال المبيع والانتفاع به والتصرف فيه بالبيع وغيره، فإذا باعه لثالث أخذ الشفيع بأى بيع شاء وتكون العهدة على من أخذ الشفيع بيعه فيرجع عليه عند ظهور العيب، وهذا إذا لم يعلم بتعدد البيع أو علم بتعدده وهو غائب، أما إذا علم بتعدده وهو حاضر كان له الأخذ بالأخير فقط

(١) إذا تساوى الثمنان في البيعين فلا إشكال كدار يبيعها محمد لأحمد بالف جنيه ثم يبيعها أحمد لرشيد بالالف جنيه فيأخذها شفيعها بالالف جنيه استناداً إلى أن البيعين شاء ويدفع الثمن إلى من يتسلم منه الدار، وإن كان الثمن في البيع الثاني أكثر بـأعدها أـحمد لـرشـيد بالـفـ وـمـائـةـ جـنيـهـ فـالـعـقـولـ يـاخـذـهـ بـنـاءـ عـلـىـ أـخـذـهـ ثـمـنـهـ وـيـدـفـعـهـ إـلـيـهـ أـلـفـ دـفـعـةـ إـلـيـهـ وإنـ أـدـاهـ لـرـشـيدـ لـأـنـ الدـارـ كـانـتـ فـيـ يـدـهـ، رـجـعـ رـشـيدـ عـلـىـ أـحـمدـ بـمـاـ دـفـعـهـ إـلـيـهـ منـ ثـمـنـ (١٢٠ـ)ـ إـنـ كـانـ قـدـ دـفـعـهـ إـلـيـهـ وـإـنـ أـدـاهـ لـرـشـيدـ لـأـنـ الدـارـ كـانـتـ فـيـ يـدـهـ، رـجـعـ رـشـيدـ عـلـىـ أـحـمدـ بـمـاـ دـفـعـهـ إـلـيـهـ وـهـ مـاـ تـأـتـىـ جـنيـهـ إـنـ كـانـ قـدـ دـفـعـهـ إـلـيـهـ الثـمـنـ حـتـىـ يـسـلـمـ لـهـ مـالـهـ، فـإـنـ لـمـ يـكـنـ قـدـ دـفـعـ إـلـيـهـ الثـمـنـ لـمـ يـكـنـ عـلـىـ إـلـاـ أـنـ يـدـفـعـ أـلـفـ الـثـنـيـهـ أـخـذـهـ رـشـيدـ إـلـيـهـ لـأـنـ دـلـلـهـ مـلـبغـ حـقـهـ.

وإذا كان الثمن في البيع الثاني أقل، بـأنـ باـعـهـ أـحـمدـ لـرـشـيدـ بـثـمـائـةـ جـنيـهـ فـالـعـقـولـ يـاخـذـهـ بـنـاءـ عـلـىـ أـخـذـهـ ثـمـنـهـ وـيـدـفـعـهـ إـلـىـ منـ يـسـلـمـ مـنـهـ الدـارـ. وـلـيـسـ لـرـشـيدـ إـنـ كـانـ قـدـ أـدـاهـ إـلـاـ أـنـ يـرـجـعـ بـهـ عـلـىـ إـلـاـ لـمـ يـاخـذـهـ مـنـ الشـفـعـ.

(٢) رذهب أـحمدـ إـلـيـهـ أـنـ تـصـرـفـ المشـتـريـ فـيـ الشـفـعـ فـيـ قـبـلـ المـطـالـبـ بـهـ يـبـطـلـ حقـ الشـفـعـ إـذـ كـانـ بـوقـفـ اوـ بـهـةـ اوـ بـصـدـقـ، مـحـافظـةـ عـلـىـ حقوقـ المـوـقـفـ عـلـيـهـمـ وـالـمـوـهـوبـ لـهـ وـالـتـصـدـقـ عـلـيـهـ، لـأـنـهـ نـشـاتـ عـنـ تـصـرـفـ مـالـكـ فـيـ مـلـكـهـ وـلـاـ يـبـطـلـ إـذـاـ مـاـ تـصـرـفـ المشـتـريـ بـرهـنـ اوـ بـإـجـارـةـ، لـبقاءـ مـلـكـ المشـتـريـ مـعـ ذـلـكـ، وـإـذـاـ تـصـرـفـ بـيعـ كـانـ لـمـشـفـوعـ فـيـهـ أـنـ يـاخـذـ بـالـشـفـعـ إـذـ شـاءـ بـالـبـيعـ الـأـولـ وـإـنـ شـاءـ بـالـبـيعـ الثـانـيـ كـشـافـ جـ ٢ـ صـ ٣٨٦ـ.

لأن سكته مع علمه بتعدد البيع دليل على رضاه بالشركة مع من اشتراه عدا الأخير، وعنده يدفع الثمن لمن أخذ منه المبيع، ويلاحظ أنه عند تعدد المبيع وثبوت الحق للشفيع بأن يأخذ بأى بيع شاء فإن البائعين حينئذ يتحاسبون فيرد كل منهم على صاحبه ما أخذه من الشفيع زيادة بدون مقابل<sup>(١)</sup>.

### زيادة المشفوع فيه فى يد المشتري :

وإذا نما المشفوع فيه فى يد المشتري، بأن حدث النماء بعض القبض فأخذته المشتري قبل تملك الشفيع كان خالصاً لأنه نماء ملكه، فإذا أجر المشتري الأرض بعد تسلمهما كانت الأجرة المستحقة عن المدة السابقة على تملك الشفيع خالصة للمشتري لأنها غلة ملكه، وكذلك إذا كان في الأرض شجر فائز وأدرك وأخذ المشتري الشمر أو زرعها فاستحصل الزرع وحصد المشتري فلا يكون للشفيع أن يأخذ شيئاً من ذلك بخلاف ما إذا كان الشمر موجوداً عند الشراء فإن له حكماً آخر سيأتى في أحكام نقص المشفوع فيه، وبخلاف ما إذا أثر الشجر فلم يجنه المشتري حتى حكم للشفيع فإنه يكون للشفيع حينئذ تبعاً لأصله كما في التبيين والبحر والهدایة<sup>(٢)</sup>.

وإذا زاد المشتري في العقار المشفوع فيه قبل أن يتملكه الشفيع . ثم قضى للشفيع بأخذته فإنه يأخذه بالثمن ابتداء ، أما حكم هذه الزيادة فيختلف باختلاف حالها، فإن كانت هذه الزيادة لا تقبل الانفصال سواءً كان ذلك راجعاً إلى طبيعتها - كإصلاح الأرض بشق مصارفها وكثرة غسلها بالماء وتسميدها وشق المراوى فيها وحفر الآبار وورفع الأحجار والرمال منها ومعالجة تربتها بالمواد الكيميائية وغير ذلك - أم كان راجعاً إلى أنها إذا فصلت ذهبت قيمتها كطلاء أخشاب الدار وجدرها مثلاً : فإن الشفيع يأخذ المبيع بثمنه مضافاً إليه ما رادته هذه الزيادة في قيمته . فإذا كان المشتري قد اشتري العقار بـ ألف جنيه فأصبح بعد الزيادة فيه بسببيها يساوى ١٥٠٠ جنيه أخذه الشفيع بذلك<sup>(٣)</sup>.

وإن كانت هذه الزيادة لا تقبل الانفصال بلا ضرر يحدث في العقار من انفصالتها، وكان لها نهاية معلومة كالزرع في الأرض ، فإن العقار يبقى في يد

(١) الشرح الصغير للدردير ج ٢ ص ٢٠٧.

(٢) ولعل وجه ذلك : أنه في هذه الحال يعتبر كالجزء من المبيع ، وخاصة إذا لم يدرك وليس يزيل هذا ما في هذا الحكم من موجبات النقد . فإن النماء على آية حال يعتبر مالاً قد تولد من مال مملوك للمشتري فيجب أن يكون ملكاً له تبعاً لأصله ، ولا يستحقه الشفيع على آية حال .

(٣) محل ذلك : إذا كانت قيمة العقار عند بيعه ألفاً كتمته ، أما إذا كانت قيمته عند البيع ثمانمائة جنيه ==

المشتري إلى أن يستحصد الزرع ويدرك فيحصد، ثم تسلم الأرض بعد ذلك إلى الشفيع، ولا يمنع ذلك أن يقضى للشفيع بشفعته، ولذلك يستحق أجر مثل الأرض على المشتري طيلة مدة بقائها في يده.

وذهب بعض الحنفية إلى أنه لا يقضى للشفيع في هذه الحال بشفعته، إلا بعد أن يدرك الزرع وهذا ما في المبسوط (ج ١٤ ص ١٣٣) وحيثند لا يستحق الشفيع على المشتري أجراً. وإلى هذا ذهب الإمام مالك وأحمد<sup>(١)</sup> والأول أصح عند الحنفية. وإن لم يكن لها نهاية معلومة كالبناء والغراس، كان للشفيع أن يكلف المشتري بهدم بنائه ورفع أنقاضه، وبقلع شجره وأخذ أخشابه ليتسلم العقار حالياً مما زاده فيه المشتري، مadam متممسكاً بحقه في الشفعة ويجوز لهما في هذه الحال أن يتتفقاً على أن يأخذ الشفيع العقار وما عليه من البناء والشجر مستحقاً القلع<sup>(٢)</sup>.

أما إذا كان فصل هذه الزيادة من الأرض يضر بها بسبب ما يحدثه فيها من حفر عميق أو اختلاط بين طبقاتها المختلفة المادة. فإن المشتري لا يمكن في هذه الحال من رفع زиادته وللشفيع حيثند أن يتملّكها إذا أراد جبراً عنده بقيمتها مستحقة القلع دفعاً للضرر عن نفسه. ولا ضرر على المشتري في ذلك لأنّه يعد ظالماً بإيهامه البيع وإصراره على رفع زيادته مع ما يتربّ على ذلك من ضرر بالأرض وهذا ما جاء في كتب ظاهر الرواية من أحكام في هذا الموضوع<sup>(٣)</sup>.

== وقد صارت قيمة بالزيادة ١٥٠ جنيه خمسمائة جنيه وألف، فإن مقدار ما زاده الزيادة فيه سبعة مائة جنيه، وحيثند يأخذ الشفيع بسبعينية ألف، أي بالشمن مضافاً إليه الزيادة أو يترك. هذا ما يظهر لى من قولهم : إن شاء ترك وإن شاء أخذ بالشمن وأعطي ما زاد فيها المشتري. راجع الثانية ج ٣ ص ٥٤١، والذي يظهر من قوله ما زاد فيها المشتري أن العقار يقوم قبل الزيادة التي زادها المشتري ثم يقوم بعدها، والفرق هو ما زاد فيه المشتري ولا يقوم حين العقد حتى لا يكفى الشفيع زيادة ترتب على زيادة الأسعار في الفترة بين العقد وبين عمل المشتري.

(١) ذهب الشافعى وأحمد إلى أن الزرع والثمر يقيمان في الأرض بلا أجر إلى أوان الحصاد للزرع، والجذاذ للثمر لأنّه زرع ملك نفسه، وهذا يدل على أن الثمر لا يكون للشفيع في هذه الحال، كما ذهب الحنفية : بل للمشتري، وهذا الرأى أرجوه لأنّه ثمار مال مملوك للمشتري، وإن كان لا يدرك.

(٢) إذا كان أساس هذا تراضيهما معاً فإن تحديد أخذ الزيادة بهذه القيمة يكون قليل الفائدة، لأن العوض سيكون نتيجة لاتفاقهما أيضاً. وقد يتجاوزان به إلى قيمتهما قائمين، ولا حرج عليهمما في ذلك.

(٣) في هذه الحال انتفع الشفيع بما زاده الزيادة من قيمة في العقار نظير قيامه بدفع قيمتها مستحقة القلع، وذلك أقل من الزيادة بكثير، وفي الحال الأولى ينتفع بالزيادة نظير دفع ما زاده من قيمة، وهذا عدل، وما يخالف بين الحالين في الحكم إلا أن الزيادة التي زادها المشتري في إحداثها لا تقبل الانفصال وفي الأخرى تقبل الانفصال ولكن لا يمكن منه المشتري لما يتربّ عليه من الضرر بالعقار، فهل هذا فرق يبرر الاختلاف في الحكم؟ اللهم لا

وذهب أبو يوسف في رواية عنه إلى أن الشفيع ليس له في الأحوال السابقة حق تكليف المشتري بهدم البناء وقلع الشجر، ولكن إذا أصر على الأخذ بالشفعة أخذ العقار بثمنه مضافاً إليه قيمة البناء أو الشجر باقيين في الأرض - ذلك لأنَّه لم يكن في بنائه ولا في غرسه متعدياً، لأنَّه إما بني وغرس في ملكه، فإذا أراد الشفيع أخذ ملكه جبراً عنه بحق الشفعة وجب ألا يتترتب على ذلك ضرر به، وليس في أخذه على هذا الوجه ضرر بأحد هما؛ لأنَّ الشفيع يأخذ ما زاد في الأرض بقيمتها، والمشتري قد عوض عنه بهذه القيمة، وإذا كان في إلزام الشفيع بأخذ شيء قد لا يرغب فيه بعض ضرر، فهو أدنى من ضرر المشتري حين يؤخذ منه البناء والشجر بقيمتهم مستحقي القلع، وعند تعارض الضررين يتحمل الأقل.

ووجه ظاهر الرواية : أن المشتري حين بني أو غرس فعل ذلك بملك تعلق به حق مؤكداً لغيره من غير إذن منه ، وهو تصرف يمس حقه ، لعدم إمكان تسليم العقار إليه حيث أنه بدون هذه الزيادة ، فكان بذلك متعدياً ، لأن حق الشفيع أقوى من حقه ، لا ترى أنه يستطيع نقض تصرفات المشتري جميعها؟ ولهذا كان عليه أن يتبرأ إلى أن يفصل في أمر الشفعة ، فإذا لم يفعل لزمه أن يتحمل ما يترتب على فعله هذا من ضرر ، وبرأى أبي يوسف أخذ أحمد : « كما في كشاف القناع » إذا كان المشتري قد بني أو غرس قبل طلب الشفيع لا بعده .

وفي كتب الحفمية أن مذهب الشافعى ومالك كرأى أبي يوسف، ويؤيدوه ما في المدونة وما في كتاب اختلاف العراقيين للشافعى، ولكن الموجود في النهاية : (من كتب الشافعية) أن للشيفع الخيرة، فاما أن يبقى البناء والشجر بأجر المثل، وإما أن يكلف المشترى قلعهما. ويلتزم له بالفرق بين قيمتهما مقلعين، وقيمتهمما قائمين، وإما أن يتملکهما قائمين<sup>(١)</sup>.

وقد أخذ قانون الشفعة برأى وسط، استنبطه مما ذهب إليه الخفيه، فأخذ برأى الطرفين إذا ما بني المشتري أو غرس بعد مطالبة الشفيع بالشفعة، ورأى أبي يوسف إذا ما فعل ذلك قبل مطالبة الشفيع بها، وهو توفيق حسن لأن إقدام المشتري على البناء والغراس بعد الطلب إهمال بين لحق الشفيع بعد أن تقرر

(١) راجم النهاية والروض من كتاب الشفعة.

بالطلب، فيكون به متعدياً، فيعامل معاملة المتعدى، ويتحمل ما يترتب على عمله من ضرر، بخلاف ما إذا كان ذلك قبل طلب الشفعة، فإن حق الشفيع حينئذ لم يتقرر، وعساه لا يطلبها فلا يظهر تعديه.

**نقض المشفوع فيه في يد المشتري :** وإذا نقص المشفوع في يد المشتري، فإن كان النقص فيما يقيمه مما يدخل في عقد البيع تبعاً من غير نص عليه في العقد، كالبناء والشجر، اختلف الحكم باختلاف سبب هذا النقص، فإن كان النقص من غير تعد، كأنهادم البناء لتصدعه أو لزلزال حدث، وكجفاف الشجر لآفة أصابته، لم يكن للشفيع إذا أراد الشفعة إلا أن يأخذ العقار المشفوع بثمنه دون نقص منه في مقابلة مانهدم من البناء أو ماجف من الشجر، لأنهما ما دخلا في عقد البيع إلا تبعاً، وما كان كذلك لا يخصه حصة من الثمن فإذا زال لم ينقص الثمن بسبب زواله<sup>(١)</sup> ولكن إذا بقىت أنقضاض البناء أو أخشاب الشجر لم يأخذها الشفيع لأنه لا يأخذها إلا باعتبارها تابعة للعقار، إذ لا شفعة في المقول، ولا تعتبر تابعة إلا عند اتصالها، وإنما يأخذها المشتري لانفصالها عن العقار، ولا يأخذها مجاناً، بل تحسب عليه بحصة من الثمن تتناسب مع قيمتها وقت أخذها، ولا يلزم الشفيع الإبداع الباقى، وطريقة الوصول إلى معرفته أن تقوم الأنقضاض أو الأخشاب عند أخذها<sup>(٢)</sup> وتنسب إلى قيمة المبيع كاملاً عند عقد البيع ثم ينقص من الثمن بقدر هذه النسبة، فإذا كانت قيمة الأنقضاض أو الأخشاب عند أخذها مائة جنيه، وقيمة البيع عند العقد ٢٠٠ جنيه كانت النسبة ٥ في المائة فلا يدفع الشفيع منه عند أخذه العقار المشفوع إلا ٩٥ في المائة من ثمنه، ومثل ذلك في الحكم ما إذا ابتعى المشتري من العقار المشفوع أترية قبل أخذه بالشفعة، فإنه ينقص من الثمن بنسبة قيمة ماباع عند بيعه إلى قيمة المبيع عند العقد عليه أيضاً على ما بيناه<sup>(٣)</sup>.

(١) وذهب الخاتبة إلى أن المشفوع فيه إذا تلف بعضه فانهدم بناء الدار التي بيع شقق منها سواه أكان ذلك بفعل مطر أو زلزال أو بفعل آدمي فإن للشفيع أن يأخذ الباقى بحصته من الثمن. وإذا كان النقص بالتعيب فقط مع بقاء المشفوع فيه كأنشقاق الجادر أو تبعث الشجر فليس للشفيع إلا أن يأخذ بكل الثمن أو يترك (البعث : التغير).

(٢) إنما قومت وقت أخذها لأنه وقت جسدها عند الشفيع كما في رد المختار ج ٥ ص ١٦٤.

(٣) إذا كان أخذ الأترية ضاراً بالأرض كان ذلك إلتفاً لما دخل تبعاً. وكان الحكم كالحكم عند التعدي على التابع، وأما إذا لم يكن ضاراً بها كان حكمها حكم الشجر الساقط بلا اعتداء أخذه المشتري فيباعه، فيكون التقويم وقت جسدها عن الشفيع وذلك عند بيعه لا عند بيع الأرض، هذا ما ظهر لى.

وإن كان النقص يبعد كأن اعتدى على البناء متعد فهدمه، أو على الشجر  
 فقلعه، سواء أكان المشتري أم غيره، فإن الشفيع يأخذ العقار بحصته من الثمن  
 وهى ما يبقى بعد نقص ما يخص البناء أو الشجر، وطريقة الوصول إلى معرفة  
 ذلك : أن يقوم العقار المبيع عند العقد وعليه البناء أو الشجر، ثم يقوم كذلك عند  
 العقد وقد خلا من البناء أو الشجر، ثم تُنْسَب القيمة الثانية إلى الثمن القيمة  
 الأولى، فتكون هذه النسبة هي نسبة حصة الأرض في الثمن إلى الثمن جميعه،  
 فإذا كانت الأرض قد بيعت بما عليها من البناء بألف ومائة جنيه وتسلمها  
 المشتري، ثم اعتدى شخص على البناء بالهدم، ثم طلب الشفيع الشفعة، فإننا  
 نقوم الأرض بما عليها من البناء عند العقد ولتكن قيمتها خمسمائة جنيه، وألفاً،  
 ثم نقومها كذلك وبناوئها مهدوم ولتكن قيمتها خمسمائة جنيه، ثم تُنْسَب هذه  
 القيمة إلى القيمة الأولى. فإذا النسبة بينهما الثالث، فنعلم أن حصة الأرض من  
 الثمن الثالث وهو ما يجب على الشفيع أداؤه إذا أخذ الأرض ومقدار ذلك من  
 الثمن أربعمائة جنيه ويكون للمشتري في هذه الحال جميع النقض، لعدم ثبوت  
 الشفعة فيه، لأنفصاله عن العقار، وبهذا تبين أن هذه الحال تفارق حال الانهدام  
 بغير اعتداء، ففي هذه الحال رووعي دائماً وقت العقد في التقويم، لأنّه وقت تملك  
 المشتري وثبتت حق الشفيع، كما رووعي فيه قيام البناء على الأرض ولم يقوم  
 أبداً، لصيروته حيثـ أصلاً مقصوداً بسبب الاعتداء عليه، وفي تلك لم يراع  
 وقت العقد في تقويم النقض ولم يقوم بناء قائماً، لأن البناء بالنسبة للأرض تتبع  
 عند الخفية، فلا يقابلـ جزء من الثمن إلا عند الاعتداء عليه، ولا انهدامـ في هذه  
 الحال بغير اعتداء لم يقابلـ شيئاً من الثمن، وكان الثمن كله للأرض وحدها.  
 ولكن حين يأخذ المشتري النقض بحسبه بذلك عن الشفيع، فيكون حيثـ مقصوداً  
 بالمنع، فيضمن حصته من الثمن على الوجه الذي بينـه سابقاً، ولا يقوم إلا حين  
 الحبس أي منفصلـ عن الأرض<sup>(١)</sup>. هذا وما هو جدير باللحظة أن المشتري إذا  
 كان هو المعتدى فقد استوجبـ اعتداءـ نقصـ حصتهـ منـ الثمنـ هيـ حصةـ ماـ أتلفـهـ،  
 وإنـ كانـ المـعتـدىـ أجـنبـياـ فإـنهـ يـضـمنـ لـالمـشـتـريـ قـيـمةـ ماـ أـتـلـفـهـ وقتـ إـتـلـافـهـ،ـ وـقـدـ تـكـونـ  
 تلكـ الـقـيـمةـ مـساـوـيـةـ لـماـ نـقـصـ منـ الثـمـنـ أوـ أـقـلـ أوـ أـزـيدـ،ـ تـبـعاـ لـاخـتـلـافـ الـقـيـمـ

---

(١) راجـعـ المـبـسـطـ جـ ١٤ـ صـ ١١١ـ.

باختلاف الأوقات والغرم حال انخفاضها بالغنم حال ارتفاعها، وإن كان النقص في هذا العقار المشفوع فيه، أو فيما نص عليه في العقد من تابع له كالزرع في الأرض والثمر على الشجر وألات الحراثة وماشيتها ونحو ذلك فإن الشفيع يأخذ باقي المبيع بحصته من الثمن بالطريقة التي بيناها من قبل، سواء أكان ذلك النقص نتيجة اعتداء أم كان من غير اعتداء، فإذا بيعت أرض بما عليها من الزرع «قمح أو شعير أو حضر» أو بما على شجرها من الثمر، أو بآلات حراثتها - وكانت على حافة نهر - فأصاب الضرر عند المشترى آفة أهلكته، أو أصابت ثمرة الشجر فأسقطته، أو سرت آلات الحراثة، أو جرف ماء النهر جزءاً من الأرض، أو اعتدى على الزرع متعد فقلعه من الأرض أو أحرق الآلات، فإن الشفيع يأخذ باقي المبيع بحصته من الثمن، وذلك بأن يقوم الزرع أو الثمر أو آلات الحراثة، أو ما جرف من الأرض ثم تنسب القيمة إلى قيمة المبيع كله وقت العقد، ثم ينقص من الثمن بقدر تلك النسبة على ما بناء من قبل، فيأخذ الشفيع ما بقى، وتكون الأنماض للمشتري لأن الشفيع إنما يأخذها تبعاً للعقار، وقد زالت تلك التبعية بانفصالها عنه ويكون تقويم البيع بحسب حاله وقت العقد، وكذلك تقويم التالف<sup>(١)</sup> سواء كان تلفه تبعد أو من غير تعد، لأن الشفيع يأخذ المبيع بما قام به على المشترى وقت العقد، فلا عبرة بما يحدث من التغير بعد من ارتفاع في القيم أو نقص فيها فإذا ما حصل ارتفاع، فذلك من حظ المشترى ما دام لم يدخل في ملك الشفيع<sup>(٢)</sup>.

ويرى الخنبلة أن المشترى إذا غرس في المبيع أو بني بعد قسمته مع الشركاء له تسقط الشفعة بذلك، وللشفيع أن يأخذ إذا علم ويدفع قيمة الغراس أو البناء

(١) وبهذه الطريقة عينها يتوصل إلى معرفة ثمن العقار المشفوع فيه إذا بيع مع متقول صفة واحدة بشمن واحد، لأن تابع دار ومسيارة، بأربعة آلاف جنيه، فإن شفيع الدار له الحق فيأخذها دون السيارة وعندئذ يقدر الثمن كما بيانا.

(٢) هنا قول أبي يوسف، وعند محمد إذا كان التالف شجراً أو عمراً أو زرعاً تقوم الأرض عند العقد مزروعة أو غير مزروعة، وكذلك الأشجار مشمرة وغير مشمرة، فربما لا يكون لذلك وقت العقد قيمة تذكر فيتضطر الشفيع بتقويه عند العقد، ولذلك يدفع هذا الضرر بأن يقسم الثمن على قيمة الأرض مزروعة وغير مزروعة - فما يخص قيمتها غير مزروعة فهو حصة الأرض، يأخذها الشفيع بذلك ولا شك أن هذا أعدل، فقد يكون الثمر أو الزرع عند العقد عديم القيمة، فيلزم الشفيع بكل الثمن، بينما المشترى قد انتفع مع ذلك بما يستحقه الشفيع بمقتضى العقد. راجع المسوط ج ١٤ ص ١٣٤ وما بعدها.

لربهما حين تقويمه، وطريقة ذلك أن تقوم الأرض مغروسة أو مبنية ثم تقوم خالية فسيكون ما بينهما قيمة الغراس أو البناء فيملكه الشفيع بما بين القيمتين، أو تقوم ويضمن نقصيه من القيمة وهو ما بين قيمة الأرض مغروسة أو مبنية وبين قيمتها خالية، فإن اختار الشفيع أخذه وأزاد المشترى قلعه فله ذلك لأنه ملكه ولو أضر ذلك بالأرض ولا يضمن نقص الأرض حيثئذ ولا يلزمه تسوية حفرها إذ لم يكن معتمديا فيما بني أو غرس<sup>(١)</sup>.

---

(١) كشاف القناع ج ٢ ص ٣٨٩

## ما تسقط به الشفعة

يسقط حق الشفعة بسبب من الأسباب الآتية :

الأول : الرغبة عنها صراحة، ويندرج تحت ذلك ما يأتي :

(أ) الإسقاط الصريح : كأن يقول الشفيع : أسقطت حق في الشفعة أو تنازلت عن شفعتي، أو رغبت عنها، أو نحو ذلك، ولا يكون ذلك مسقطاً لحق الشفعة إلا إذا صدر بعد ثبوته، إذ لا يقبل الإسقاط إلا الحق الثابت<sup>(۱)</sup>. أما غير الموجود فلا يقبل الإسقاط.

وبناء على ذلك لو عرض الجار على جاره أن يشتري داره لأنّه يريد بيعها، أو عرض الشريك على شريكه أن يشتري حصته فأبى، لم يسقط بذلك حقه في الأخذ بالشفعة عند تمام البيع لغيره، وكذلك إذا قال الجار لجاره أو الشريك لشريكه قبل البيع : لا رغبة لي في الأخذ بالشفعة، أو قال لن أطالب بالشفعة إذا تم البيع أو نحو ذلك، لم يتلزم بما قال، وكان له حق الأخذ بالشفعة عند تمام البيع. وإلى هذا ذهب جمهور الفقهاء وخالف أهل الظاهر. وبعض السلف قالوا : إذا عرض على الشفيع المبيع قبل البيع فراغب عنه لم يكن له بعد ذلك حق طلبه بالشفعة إذا بيع لغيره، وكذلك إذا أعلن أنه لا يرغب في أخذها بالشفعة، لأن طلبه بعد ذلك يعتبر تغريراً، ولا يقر على ذلك التغريير. وكذلك لا يقبل الإسقاط من الشفيع بعد أن يتملك المشفوع بالرضا أو بالقضاء لأن إسقاطه في هذا الحال يعد إسقاطاً لحقه في المشفوع. وليس ذلك الحق إلا ملكاً ولذلك لا يقبل الإسقاط وإنما يقبل الانتقال بسبب من أسباب نقل الملكية أو الفسخ برد البيع بسبب فاسخ للعقد وسقوط الشفعة بالإسقاط الصريح محل اتفاق بين جميع المذاهب إذا كان ذلك بعد حدوث البيع. أما إذا كان قبل حدوث البيع فلا تسقط الشفعة عند الخنبلة وغيرهم<sup>(۲)</sup>.

(۱) إذا سلم الشفيع الشفعة للمشتري وهو لا يعلم بالشراء فهو تسليم، وإن صدقه المشتري أنه لا يعلم، لأن صرح بإسقاط حقه بعد الوجوب، وعلمه به ليس يشرط لإسقاطه بالمنظور الموضوع له، كالإبراء عن الدين، مبسوط ج ۱۴ ص ۱۱۳ ومحل ذلك إذا لم يخدع ويسلم على اعتبار أن لا حق له، أما إذا سلم على هذا الاعتبار ثم ظهر أن له حقاً كان له حق الشفعة. مبسوط ج ۱۴ ص ۱۵۸.

(۲) كشف النقاع ج ۲ ص ۳۸۲.

ويرى الخاتمة أن إقدام الولي على إسقاط شفعة موليه لا يصح ولو كان أباً حتى كان له بعد ذلك الأخذ بالشفعة بعد زوال ضعف أهليته، وقيل ليس له ذلك إلا إذا كان له حظ فيها وعليه الأكثر.

وقد نص في المادة ٩٤٨ فقرة ١ مدنى مصرى على أن حق الشفعة يسقط إذا نزل عنه الشفيع ولو قبل حدوث البيع، ولا شك أن ذلك يتربى على نزوله عنه صراحة أو دلالة.

(ب) المعاوضة على حق الشفعة، فإذا أسقطه الشفيع نظير عوض مالى سقط حقه ولم يجب له العوض، ومثل ذلك ما إذا باعه، وتوجيه ذلك يكون ببيان نقطتين :

الأولى : بيان السبب فى سقوطه، مع أن الشفيع فى واقع الأمر ومعناه : إنما علق سقوطه على مال يجب له عوضاً عنه، وهذا المال لم يجب ولم يوجد، والمعلق على غير موجود يعتبر كذلك غير موجود إلى أن يوجد بوجوده.

الثانية : بيان السبب فى عدم وجوب المال للشفيع بتلك المعاوضة مع ظهور منفعة التعاقددين فيها.

فأما عن النقطة الأولى فقالوا : إن هذا التعليق فاسد لأنه يقتضى استحقاق مال بالباطل، فإن الشفعة حق مجرد يتبع الرغبة والمشيئة؛ ولا أثر له في البيع وما كان كذلك لا يعد مالاً ولا يستحق به المال، ويكون استحقاق المال به وجعله سبباً لذلك مخالف للمشروع، فيلغى ذلك التعليق لهذا السبب، وإذا لغا ذلك التعليق وبطل بقى الإسقاط وكأنه إسقاط مطلق لا تعليق فيه، فيفيد أثره من سقوط الحق، دون أن يجب به المال. وأما عن النقطة الثانية، فقد تبين لنا في بيان النقطة الأولى أنها معاوضة مخالفة للمشروع ف تكون باطلة والباطل لا يفيد التزاماً<sup>(١)</sup> وخالف في ذلك كثير من المالكية، فأجازوا إسقاط حق الشفعة نظير بدل<sup>(٢)</sup> وأوجبوا البدل بذلك للشفيع على من التزم. ولا شك أن هذا بين<sup>(٣)</sup>.

(١) إلى هذا ذهب الشافعية غير أن منهم من قال : إن شفعته لا تسقط بهذه المبادلة إلا إذا علم أنها مبادلة باطلة، فإن كان يظن أن المبادلة صحيحة لم تسقط. روض ج ٢ ص ٣٧٩.

(٢) روى عن مالك : إذا سلم الشفيع الشفعة بعد الشراء على مال أحدهم جاز. وإن كان قبل الشراء بطل ورد المال، وكان على شفعته.

(٣) في المدونة : من وجبت له الشفعة فجاءه أجنبي فقال له : خذ بشفعتك ولنك مائة دينار أو واربحك فيها، فلا يجوز ويرد ذلك إن وقع، ولا يجوز له أن يأخذ بشفعته لغيره أهـ وبناء على ذلك إذا أخذ الشفيع بالشفعة ليملك غيره بعد ذلك لم يجز، وبطلت شفعته منتج ج ٣ ص ٥٩.

وأما قول الحفيبة إن حق الشفعة لا يجوز الاعتراض عنه فمحل نظر ، على أننا إذا سلمنا ذلك لهم لم نجد مبررا للقول بسقوط الحق مع تعليقه على أمر لم يتحقق .

(ج) التنازل عن الشفعة لبعض الشفعاء : فإذا تنازل شفيع لأحد الشفعاء عن حقه في الشفعة بعد ثبوته له وكان ذلك قبل تملكه المشفوع فإنه يسقط لما في ذلك من الرغبة عنه ثم تكون حصته بين سائر الشفعاء بالسوية ، لا يختص بها من صدر التنازل له ، لأن المتنازل لم يملك بالشفعة شيئاً يصح أن يملكه لغيره وهذا محل اتفاق ، وكذلك يسقط حقه في الشفعة إذا وهب نصيبيه من الشفعة لبعض الشركاء أو لغيرهم لأن ذلك يعد إعراضها عنها .

(د) رضا الشفيع بالمشترى . فإذا علم به فرضيه جاراً أو شريكاً ، بأن كان منه ما يدل على ذلك سقط حقه في الشفعة ، لأن هذا الحق لم يشرع إلا لدفع ما يتوقع من ضرر الدخيل ولا يتوقع منه ضرر للشفيع بعد أن رضى عنه وهذا محل اتفاق .

ويرى الحنابلة أن إقدام الشفيع على مساومة المشترى في البيع أو طلبه منه الصلح أو الهبة أو الإجارة ونحو ذلك مسقط لشفعته<sup>(١)</sup> لأن ذلك يعد إقراراً منه لبقاء ملكه ولا يسقط حقه بقبوله الوكالة عنه في الشراء لأن ذلك يعد سعيه منه لثبت حق الشفعة له والمطالبة به ، وإذا باع وصي الأيتام لأحدهم نصيبياً من عقار مشترك بينهم كان له الأخذ بالشفعة لغير من باع له وليس للوصي إذا كان شريكاً معهم أن يأخذ لنفسه في هذه الحال لأنه متهم في بيعه عن موليه حيث ، وهذا بخلاف الأب إذ يكون له الأخذ لعدم اتهامه ، ولو باع الوصي نصيبيه لأجنبي كان له الأخذ بالشفعة لموليه الشريك<sup>(٢)</sup> .

الثاني : الرغبة عنها دلالة ويندرج تحت ذلك ما يأتي :

(١) تأخير طلب المواثبة عن وقته بلا عذر ، كأن يعلم بالعقد وبالبيع وبالثمن وبالمشترى ، ثم لا يبادر إلى الإعلان عن تمسكه بحقه في الأخذ بالشفعة بلا عذر

(١) كشاف القناع ج ٢ ص ٣٨١ .

(٢) كشاف القناع ج ٢ ص ٣٨٣ .

حتى يتنهى المجلس، فإذا علم فقال : على أن أتروى في الأمر ونحو ذلك ولم يطلب، سقط حقه في الشفعة. وقد تقدم عند الكلام على طلب المواثية ما ذهب إليه المالكية من أن تأخير الطلب سقط للشفعة إذا أخره لما بعد المدة التي اختلفوا في تقاديرها على ما بيناه سابقاً. وفي نهاية المحتاج للشافعية أن الأظهر أن طلب الشفعة يكون على الفور، وإن تأخر الملك، فإذا علم الشفيع بالبيع فليبادر فور علمه من غير فاصل معتاد إلى طلبها. والرجح في ذلك إلى العرف مما عده العرف توانياً وتقصيراً كان مسقطاً للشفعة وما لا فلا . فإن لم يعلم كان على شفعته وإن مضت سنون<sup>(١)</sup>.

وذهب الخنابلة إلى أن طلب الشفعة يكون على الفور ساعة العلم بالبيع وذلك بأن يشهد الشفيع على المطالبة بها حين يعلم ما لم يكن له عذر يمنعه من الطلب ثم إذا أشهد على الطلب كان له مخاصمة المشتري أمام القضاء ولو بعد أيام أو أشهر أو سنين . ولا يشترط في المطالبة أن تكون بحضور المشتري ولكن إذا كان المشتري غائباً عن المجلس حاضراً في البلد فالأولى أن يشهد على الطلب خشية المحظوظ وخروجاً من الخلاف وإن أخره بلا عذر سقطت شفعته<sup>(٢)</sup>.

(ب) تأخير طلب التقرير عن وقته من غير عذر أو عدم القيام به في مكانه ، كما قدمنا وكذلك ترك الإشهاد عليه عند من يشتريه في طلب التقرير، أما عند من يرى أنه حسن فلا يكون تركه مسقطاً للشفعة . وهذا عند الحنفية أما عند غيرهم فقد تبين - فيما سبق - أنهم لا يرون تكرار الطلب قبل القضاء في التملك بالشفعة .

(ج) تأخير طلب الخصومة أمام القاضي مع التمكّن منه عند غير أبي حنيفة ، وقد فصلنا ذلك .

(د) مساومة الشفيع للمشتري في المبيع بعد علمه بشرائه ، ولو كان ذلك بعد مطالبه بالشفعة ، لأن يطلب منه استئجاره أو شراءه بثمن أقل ، أو إشراكه معه فيه ، لأن هذا يعد رضا منه بشركته أو بجواره ، فإن للإجارة مدة تنتهي بانتهائها ،

(١) نهاية المحتاج ج ٥ ص ٢١٣

(٢) كشف القناع ج ٢ ص ٣٧٩

فيعودان خليطين أو جارين . وطلب الشراء بثمن أقل يتضمن عدم الرغبة في البيع بالثمن المتفق عليه ويتضمن الرضا بالشركة أو المجاورة مع هذا ، وطلب الاشتراك صريح في الرضا بالشركة ، ومن يرغب في شركته يرحب في جواره .

أما إذا لم يعلم بالشراء ، ولكنه ساومه على زعم أنه قد قللك بالهبة مثلاً لم يسقط حقه إذ لا علم له بثبوت حق له حتى يعد ذلك دليلاً لإعراضه عنه . وهذا محل اتفاق بين المذاهب .

(هـ) قيام الشفيع ببيع المشفوع فيه بالوكالة عن مالكه ، فإذا وكل الشريك شريكه في بيع حصته أو الجار جاره في بيع داره أو أرضه فباعها له لم يكن لهذا الوكيل حق أخذها بالشفعه بناء على هذا البيع ، لأن قيامه بذلك يتضمن رغبة عن أخذها بالشفعه ؛ ذلك لأن الوكيل في البيع يعتبر ملكاً ، وبسبب مباشرته للعقد يكون متزماً بتسليم المبيع إلى مشتريه وإنما تلك الصفة له ، فإذا ما جاز أخذ المبيع في هذه الحال بالشفعه كان ساعياً في نقض ما تم من جهة ، وكان ذا موقفين متناقضين متعارضين ، أحدهما يلزم بتسليم المبيع وذلك باعتباره بائعاً ، وثانيهما يجعل له حق استئقامه ، وذلك باعتباره شفيعاً فلا يقبل منه ذلك . وهذا بخلاف قيامه بشراء العقار المشفوع فيه بالوكالة عن المشتري . لأن قيامه بهذا العقد يعتبر ساعياً منه في تحقيق سبب شفعته ، ولا يكون به متزماً بأن يسلم المبيع إلى مشتريه لأن له أن يتخلى عن ذلك بسبب أنه بوكلته عنه لا يلتزم له بشيء فلا يكون في موقفه تناقض ، فيثبت له حق الشفعة .

وذهب الشافعى إلى أن الوكيل في البيع أو في الشراء إذا كان شفيعاً كان له حق الأخذ بالشفعه فيما باعه لوكيله أو اشتراه ، وسبب ذلك : أن الحقوق لا ترجع إلى الوكيل عنده ، بل إلى الموكيل ، فلا يتعارض موقفه بائعاً مع موقفه شفيعاً .  
راجع الروض ج ٢ ص ٣٦٧ .

وذهب الحنابلة إلى أن رضا الشفيع بالبيع لا يسقط الشفعة سواء كان صريحاً أو دلالة بخلاف رضاه بالمشتري ؛ لأن البيع سبب لثبوت حقه فوجب أن يكون محلاً لرضاه ما دام راغباً في حقه وعلى ذلك لا تسقط شفعته إذا ضمن المشتري في الثمن أو دعا له بعده أو قبل الوكالة في البيع عن أحد العاقدين أو جعل له الخيار فاختار إمضاء البيع لم تسقط شفعته لأن المسقط لها أن يرضي بترك حقه بعد ثبوته .

(و) اشتراط البائع خيار الشرط للشفيع وقوله ذلك، فإذا باع شريك حصته في دار وجعل خيار الشرط لشريكه، إن شاء أمضى البيع وإن شاء فسخه، فقبل ذلك، وأمضى البيع سقطت شفعته، لأن إمضاءه دليل رضاه بشركة المشترى، وإن فسخه لم يكن له حق الشفعة أيضاً لأنها يثبت بالبيع وقد ارتفع بالفسخ<sup>(١)</sup>. وهذا بخلاف ما إذا شرطه المشترى للشفيع، إذ للشفيع في هذه الحال قبل إمضاء البيع أو فسخه حق الأخذ بالشفعة، لخروج المبيع من ملك بائعيه، فإن فسخه فلا شفعة لزوال السبب في ثبوتها<sup>(٢)</sup>، وإن إمضاه فلا شفعة له كذلك على ما يظهر لى، لأن إمضاه مع عدم الحاجة إليه في ثبوت الشفعة يعد دليلاً على الرضا بالمشترى.

(ز) ضمان الشفيع المشترى في البائع، أو ضمانه للمشتري الدرك<sup>(٣)</sup>.

إذا ما ضمن الشفيع للبائع المشترى في البائع، أو ضمن للمشتري درك البيع، كان ذلك رضا بتمام البيع للمشتري، فسقط حقه في الشفعة.

**الثالث : مطالبة الشفيع ببعض العقار المبيع عند علمه به على رأى محمد، خلافاً لأبي يوسف وقد بينا هذا.**

**الرابع : أن يخرج الشفيع العقار المشفوع به من ملكه قبل تملكه المشفوع فيه، سواء أكان يعلم ببيعه أم لا.** فإذا باع شخص حصته في الدار المشتركة بعد أن باع شريكه حصته فيها سقط حقه، سواء أكان يعلم بحصته بعد أن طلب الأخذ بالشفعة أم قبل أن يعلم أن شريكه قد باع حصته، وذهب أحمد إلى أن حقه لا يسقط إلا إذا كان يعلم بحصته بعد العلم ببيع شريكه أما إذا باع قبل أن يعلم، وكان يعلم بعد بيع شريكه كان له حق الأخذ بالشفعة<sup>(٤)</sup>. لأن يعلم في الحال الأولى يعد إعراضه عن حقه، وليس كذلك بيعه في الحال الثانية فيكون له حق الطلب لثبوت حقه قبل أن يبيع، وعدم سقوطه بالبيع، لأن أحمد لا يشترط أن يبقى الشفيع مالكاً لما يشفع به حتى يملأ.

(١) أى ولم يتحقق قبل ذلك خروج المبيع من ملك بائعيه، وهو الشرط لثبوت الشفعة.

(٢) أى ولأن إعراضه عن سببها وشغله برفعه إعراض عنها.

(٣) ضمان الدرك : أن يضمن الشفيع البائع فيما يدرك المشترى من استحقاق البيع ونحوه.

(٤) ذهب الشافعى إلى أنه لو باع الشفيع حصته في العقار المشترى أو بعضها بعد ثبوت السبب وهو العقد، وقبل التملك سقطت شفعته، لزوال شركته في الحال الأولى، ولرضاه بسقوط شفعته في بعض المبيع في الحال الثانية، وهي لا تتجزأ مع وجود السبب. روض ج ٢ ص ٣٧٨.

الخامس : عدم إحضار الشمن عند القضاء بالشفعة على ما روى عن محمد، ورواه الحسن عن أبي حنفية، وقد بينا هذا فيما تقدم.

ال السادس : موت الشفيع قبل تملكه العقار المشفوع فيه، فيسقط حقه في الأخذ بالشفعة ولا ينتقل إلى ورثته، وقد بينا ذلك أيضاً فيما مضى (راجع سقوطها بترك الوصي ص ١٥٩).

وقد علمت أن أرجح الآراء عند الخنابلة أن الشفيع يتملك العقار المشفوع فيه بطليه دون حاجة إلى رضا من المشتري أو قضاء من القاضي، وعلى ذلك إذا توفي الشفيع بعد الطلب فقد توفي وهو مالك للمشفوع فيه، فيورث عنه، لأنه عين مالية مملوكة. أما إذا توفي قبل الطلب فلا يكون للوارث حينئذ حق الشفعة لسقوطه بالموت حينئذ وقد قضت محكمة النقض بأن خيار الشفعة ينتقل إلى الورثة باعتباره مالاً يورث لا باعتباره حقاً متصلة بشخص الشفيع وعليه فهى تثبت للوارث ولو كانت وفاة مورثه قبل إبداء رغبته في الأخذ بها.

وقد نص في المادة ٩٤٨ فقرة ٢ وفقرة ٣ على أن حق الشفعة يسقط بانقضاء أربعة أشهر من يوم تسجيل عقد البيع وفي جميع الأحوال الأخرى التي نص عليها القانون، ومن ذلك زوال سبب الشفعة قبل الأخذ بها أي قبل صدور الحكم بشبوتها أو تسليم المشتري بها، كما لو تصرف الشفيع في الحق الذي يستند إليه في طلبه الشفعة بصرفها ناقلاً للملكية قبل الأخذ أو زال عنه هذا الحق لأى سبب من الأسباب قبل الأخذ كما إذا طلب الجار الأخذ بالشفعة؛ لأن للأرض المباعة حق ارتفاق على أرضه فنزل عنه المشتري قبل الحكم للشفيع بها ومن ذلك إخلال الشفيع بمواعيد الواجب مراعاتها في الأخذ بالشفعة أو بالإجراءات الواجب اتخاذها.

## الوراثة

الوراثة سبب من أسباب تملك الأعيان، كما هي سبب أيضاً لتملك المنافع على ما سبق بيانه، فإذا توفي إنسان انتقل ما كان يملكه من أعيان مالية عند وفاته إلى ورثته بحكم الشارع رغب في ذلك أم لم يرغب وأصبحوا خلفاء في هذه الأعيان، ومن ثم كانت الوراثة خلافة وذلك محل اتفاق بين الفقهاء، غير أن خلافة الوراث لا تتجاوز ميراثه عن مورثه من أمواله. وهذه إحدى المسائل التي يثبت الملك فيها دون توقف على الرضا من يثبت له، فقد جاء في الأشيه والنظائر: لا يثبت الملك لإنسان بغير اختياره وذلك هو الأصل العام وقد خرج عن هذا الأصل الملك يثبت للوارث فيما يتركه مورثه، والموصى به يثبت فيه الملك للموصى له بمجرد وفاة الموصى مصرًا على الوصية عند بعض الفقهاء من ذهب إلى أن الوصية تتم بإيجاب الموصى وموته مصرًا عليها دون توقف على قبولها من الموصى له شأنها في ذلك شأن الميراث. وقد ذهب الحنفية إلى أن الوصية للحمل يثبت فيها الملك دون توقف على القبول وما وحب للعبد فقبله وبقائه يثبت الملك فيه لسيده من غير توقف على رضاه، وغلة الوقف يثبت الملك فيها للموقوف عليه عند ظهورها أو عند قبضها من الناظر على الوقف دون توقف على قبوله الموقوف عليه - وقد يقال أن القبول هنا حكمي والملك متوقف عليه بدليل أن الملك لا يثبت له إذا ما رفض الوقف، ويثبت الملك للزوج في نصف المهر إذا ما طلق قبل الدخول وقبل قبض الزوجة الصداق، أما بعد الدخول فلا يثبت له الملك فيه إلا بالقضاء أو الرضا، والمبيع المعيب إذا رده المشتري قبل قبضه يثبت الملك فيه للبائع دون توقف على قبوله، أما بعد قبضه فلابد لعود ملك البائع إليه من الرضا أو القضاء وملك المجنى عليه للأرش في الجنابة عليه، وفي الشفعة يدخل الثمن في ملك المشتري جبراً عنه وكذلك الحكم في ثمن المبيع إذا هلك في بد البائع قبل قبضه وقد قبض الثمن البائع أو كان عيناً ولم يقبضه، ونماء الملك يثبت لصاحبها من غير توقف على الرضا، وعسل النحل الناتج من نحل استقر في أرض مملوكة يثبت لمالك الأرض، وكذلك يبضم الحيوان الذي يدخل ملك شخص فييقى فيه<sup>(١)</sup>.

---

(١) الأشيه ص ٢٠٢، ص ٣ طبعة إسلامبول.

وتعود الوراثة نتيجة طبيعية للملكية الفردية واستمرارها، إذ لو كانت موقوتة بحياة المالك وتنتهي بانتهاها، ولا تستقل بوفاته إلى أقرب الناس إليه وأحبابهم لديه ومن يعدهم جزءاً منه ويعد حياتهم استمراً لحياته لما وجد عنده الحافر على الاحتفاظ بأمواله والعمل في تنميتها والاستزادة منها، ولذا كان انتقال المال بالوراثة إلى الورثة أمراً تفرضه النظم الاقتصادية الاجتماعية، ويشير إلى هذا قوله عليه السلام لمعاذ: «إنك إن تدع ورثتك أغنياء خير من أن تدعهم عالة يتکفرون الناس» ولذا كانت أحكام الوراثة وقواعدها من النظام العام الذي لا يجوز الخروج عنه ولا الاتفاق على خلافه.

وقد فرض القرآن الكريم شريعة الوراثة وبين كثيراً من أحكامها التفصيلية فقال تعالى: ﴿للرجال نصيب مما ترك الوالدان والأقربون وللنساء نصيب مما ترك الوالدان والأقربون مما قل منه أو كثر نصبياً مفروضاً﴾ وقال: ﴿يوصيكم الله في أولادكم للذكر مثل حظ الأنثيين﴾ الآيات من سورة النساء.

وجاءت السنة بياناً لكثير مما أجمله القرآن من ذلك قوله عليه السلام: «من ترك حقاً أو مالاً فلورثته» ولسنا هنا بصدّد بيان أحكام الوراثة وتفصيلها، وإنما الذي يعنينا هنا بيان أنها سبب من أسباب تملك الأعيان، وليس في ذلك خلاف فقد اتفقت كلمة جميع المذاهب على أن مال ما يتركه المتوفى إلى ورثته بعد أن يقضى منه كل حق تعلق به من تجهيزه وأداء ديونه ووصاياته، وهي أمور كلها من حاج المتوفى والمتوفى فيها أولى بماله من غيره فلا يعد مع ذلك أنه قد تركها لغيره. غير أن الفقهاء قد اختلفوا في انتقال مال المتوفى إليهم متى يكون. أيكون فور وفاته في جميع الأحوال أم يتأخر عنها بسبب يدعوه إلى تأخره في بعض الأحوال؟

وخلاصة أقوالهم في ذلك أن المتوفى قد يكون مدينا عند وفاته فتعلق ديونه بتركته وتعد التركة محملة بها، وقد لا يكون مدينا فلا تتعلق بتركته ديون، فإذا توفي عن دين فقد يحيط بكل تركته بأن يكون مساوياً لها أو يزيد وقد لا يحيط بها فتزيد قيمتها عنه.

فإذا كانت التركة غير مدينة بأن توفي صاحبها ولا دين عليه انتقلت فور

وفاته إلى ورثته بحسب أنصبائهم لا خلاف في ذلك، مع ملاحظة خلوها من الوصايا، أما عند شغلها بها فما كان منها ينقود لم يمنع انتقال التركة عند الجمهور خلافا لفترة قليلة من المخابلة، وما كان منها بجزء من أعيان التركة منع انتقاله إلى الورثة لثبوت الملك فيه للموصى له بقبوله، أما إذا كانت مدينة فقد اختلفت آراؤهم وهكذا بيانها

#### مذهب الحنفية :

ذهب الحنفية إلى أن التركة إذا كانت مدينة عند الوفاة بدين محيط أو غير محيط لم ينتقل شيء منها إلى ورثة المتوفى وحال الدين دون انتقالها إلى أن تسدديونها ويستندون في ذلك إلى قوله تعالى في آيات المواريث : ﴿ من بعد وصية يوصي بها أو دين ﴾ . إذ مقتضاه أن لا نصيب لأى وارث إلا بعد وفاة الدين، وذلك ظاهر في أن الورثة لا يملكون إلا بعد وفاة الدين، وأن الدين يمنع انتقال ملكية التركة إلى الورثة، وهو مع ذلك لا يحول دون تعلقه بها، وذلك هو رأى جمهورهم سواء أكان الدين لأجنبي عن الميت أم لوارث من ورثته، ومنهم من يرى أن الدين إذا كان لوارث لم يمنع انتقالها إلى الورثة إذا لم يكن ثمة وارث غيره كما في الخانية. أما إذا كان معه وارث آخر فإن دينه يمنعه من تملك حصته، خانية نقلًا عن المحيط.

وذهب آخرون منهم إلى أنه إذا كان غير محيط لم يمنع تملك الوارث لجميع التركة فتنتقل جميعها إلى الورثة. وذهب آخرون إلى أنه يمنع تملك الورثة فيها بقدرها فقط، فقد جاء في الخانية : الدين وإن قل يمنع ملك الوارث بقدرها كالكفاف. وهذا القول هو أعدل الأقوال، ولا تنافيه الآية إذ يكون المعنى فيها : أن ما بين للورثة من أنصباء إنما ينسب إلى التركة بعد الوصية والدين دون أن تتعرض الآية لبيان انتقالها كلها بالوراثة إلى الورثة أو انتقال بعضها.

#### مذهب المالكية :

قال الخطاب في باب الجنائز أن لا ميراث إلا بعد الدين، وجاء في الخرشي : الدين مقدم على الميراث فلا ملك للورثة إلا بعد أدائه، وظاهر هذا الإطلاق أنه لا فرق عندهم بين دين مستغرق ودين غير مستغرق.

### **مذهب الشافعية :**

لا يمنع الدين انتقال التركة فور الوفاة إلى الورثة وتنتقل إليهم محملة بما عليها من الديون، وتكون رهنا جعلها شرعاً بها ويستندون في ذلك إلى حديث : «من ترك حقاً أو مالاً فلورثته» إذ جاء مطلقاً غير مقيد بأى قيد وبنوا على هذا عدم صحة تصرف الوارث في التركة قبل سداد دينها كما لا يصح تصرف الراهن في الرهن قبل الوفاء للدين.

### **مذهب الحنابلة :**

وللحنابلة روایتان :

إحداهما : تقضي بأن الدين يمنع من انتقال التركة إلى الورثة لا فرق بين أن يكون ديناً لله أو ديناً للعباد، وبين دين مستغرق ودين غير مستغرق. وهذه روایة ابن متصور كما يدل على ذلك الإطلاق في الآية : ﴿ من بعد وصية يوصى بها أو دين ﴾ .

والرواية الثانية : أنها لا يمنع وتنتقل التركة إلى الورثة محملة بديونها كما هو رأي الشافعية .

وهناك قول ثالث عندهم : هو أن المستغرق يمنع انتقالها دون غير المستغرق فإنه لا يمنع كما هو رأي بعض الحنفية .

وأعدل هذه الآراء أن الدين يمنع انتقال ما يوفي به من التركة ولا يمنع ما فوق ذلك، وقد بینا أن الآية لا تتعارض مع ذلك والأمر كذلك بالنسبة إلى الحديث : «من ترك حقاً أو مالاً فلورثته» إذ يكون المعنى فيه أن الذي يصح أن يوصف بأن المتوفى قد تركه هو ما يتركه غير مشغول بحاجة. أما ما كان مشغولاً بحاجة من وصية أو دين فلم يتركه لورثته وإنما سبيله سبيل وفاة حاجته، على أننا لا نغفل ما لرأي الشافعية من قوة بالنظر إلى هذا الحديث فهم يرون أن التركة كلها تنتقل محملاً بحقوقها المتعلقة بها إلى الورثة .

### **تصرف الورثة في التركة :**

ويترتب على هذا الخلاف في انتقال التركة إلى ورثة المتوفى حكم تصرفهم فيها قبل سداد الديون .

وخلصة رأى الحنفية في ذلك أن ليس للورثة تصرف في التركة المدينة باعتبار أنهم مالكون لها. وهذا لا ينفي أن يكون لهم حق التصرف فيها باعتبارهم خلفاء الميت فيها ففيتصرفون في حدود ذلك لصلاحة المتوفى كالبسیع لسداد دينه وتتفيد وصيته لا لأنفسهم، ولذا اختلف الحنفية فيمن له ولایة بيع التركة المستغرقة لسداد الدين. فمنهم من جعلها للقاضي لا للورثة، فعلى ذلك ما جاء في التنوير والدر : من أن ولایة بيع التركة المستغرقة بالدين لأجل سداد الديون للقاضي بحكم ولایته العامة لا للورثة، لعدم ملكهم لها، وقد علق على ذلك ابن عابدين في حاشيته على الدر : بأن ولایة بيعها لسداد الديون كما تكون للقاضي بحكم ولایته تكون أيضاً للورثة إذا طلب منهم الغرماء ذلك لرضاهما به، أما إذا باعواها بدون رضاهما فلا ينفذ بيعهم. وقد نص الفقهاء على أن القاضي إذا باعها لسداد الدين بحكم ولایته لا يجوز له أن يبيعها إلا بحضور الورثة، لما لهم من حق إمساكها وقضاء الدين من أموالهم، نص على ذلك الشربلي في حاشيته على الدر، والحموي في حاشيته على الأشباء والنظائر. ومن الحنفية من جعل ولایة بيع التركة المستغرقة لأجل سداد الديون لكل من القاضي والورثة، القاضي لولایته العامة، والورثة لخلافتهم عن الميت، فيكونون في ذلك كالوصى الأجنبى غير الوارث فإنه له بيع التركة لذلك بطريق الخلافة، ونما يتفرع على هذا ما في الذخيرة: قالت الورثة في التركة المستغرقة لا نتعرض لها، ولا نبيعها ولا نقضى الدين من مالنا، قيل : يبيعها القاضي، أو الوصى عن الميت، وقيل يجبرون على البيع إذا طلب الغرماء ذلك، فإن امتنعوا باعها القاضي وقضى الدين، وبمثل ذلك يمكن أن يعلل ما قد يرى في بعض القروء من جواز تصرف الوارث في التركة المستغرقة.

ذلك هو رأى من يقول من الحنفية بأن الوارث لا يتملك التركة المدينة مطلقاً. وعليه إذا تصرف الورثة في التركة المدينة بالبيع مثلاً فإن الدائنين يتبعون أعيانها أين ذهب لبطلان هذا التصرف، ولا يستطيع المشتري دفعهم وإنما يرجع على من باعه من الورثة بما أداه إليه من ثمن .

أما من يرى منهم غير هذا الرأي في الدين الذي لم يحط بالتركة، ويذهب إلى أن الوارث يتملك معه جميع التركة، أو يذهب إلى أنه لا يتملك منها معه إلا

(١) راجع النهاية والروض من كتاب الشفعة.

مافضل عن مقداره، فإن رأيهم هذا يقضى بجواز تصرف الوارث فيها ما دام لم يضر بحق دائنها، ذلك لأنها إما مملوكة له وقد تعلق بها حق الدائن فتصير حينئذ شبيهة بالعين المرهونة من ناحية أنها مملوكة للوارث وحق الدائن متعلق بها كالعين المرهونة فإنها مملوكة للراهن وحق المرتهن متعلق بها، وأن ذلك لم يمنع الراهن من أن يتصرف فيها فينفذ تصرفه ما دام لم يمس حق المرتهن، وأما ملوك بعضها للوارث دون بعضها الآخر فتشبه المال المشترك وتعطى لذلك حكمه من ناحية أن لأحد الشريكين أن يتصرف في حصته بشرط ألا تمس حصة غيره، وعلى ذلك تكون النتيجة الإجمالية لهذين الرأيين أن تصرف الوارث صحيح ما دام لم يمس حقوق الدائنين، فإذا مس حقوقهم توقف لذلك، وبناء على ما ذكر إذا ما تصرف فيها الوارث فترك من أعيانها ما يقوم بسداد ديونها أو سدد ديونها فعلاً من ثمن ما تصرف فيه، أو باعها للدائنين نظير دينه، أو باعها لمن يقوم بسداد الدين من الثمن مع التزامه بذلك ورضا الدائن به، أو قام الوارث فعلاً بسداد الدين من ماله، إذا حصل شيء من ذلك نفذ تصرف الوارث دون حاجة إلى تجديده، ويؤيد ذلك ما نقله إليك من الأحكام الآتية المنقولة عن جامع الفصولين والأنقوية والفتاوی الهندية والقنية :

- ١ - للوارث بيع حصته من التركة لسداد حصته من الدين لا بيع حصة غيره لأنها ملك غيره.
- ٢ - لو غاب الوصي فباع بعض الوراثة بعض التركة لسداد دين الميت وتنفيذ وصاياته فسد البيع إلا أن يكون بأمر قاض، وهذا في التركة المستغرقة، وإن نفذ تصرفه في حصته، إلا أن يكون البيع بيتاً معيناً من دار أو ما أشبه ذلك، أى فلا ينفذ تصرفه حينئذ لأنه باع مالاً بملك مع ما يملك.
- ٣ - بيع الوارث للتركة غير المستغرقة ينفذ في جميعها إذا انحصرت فيه وإن بقدر حصته .
- ٤ - بيع الوارث شيئاً من التركة لأداء الدين يجوز إذا لم يكن الدين محيطاً بها.
- ٥ - لو أخذ بعضهم عيناً من التركة ليقضى من ماله ديناً على الميت،

ورضى بذلك باقى الورثة لم يجز إلا برضاء الغرماء، إذا كان الدين محيطاً، وإلا جاز ويكون هذا بيعاً من بقية الورثة لأن صاحبهم في العين نظير ماعليهم من الدين، لأنهم لو دفعوها إلى أجنبي لأداء الدين صحيحاً، وكان ذلك منهم بيعاً فكذا هذا، ولو كان الدين محيطاً لم يصح، أى لم يصح حيث دفعها لأجنبي لأداء الدين لأنهم لا يملكون.

٦ - لو باع الوارث داراً من التركة بلا إذن باقיהם وكفن الميت بغير إذنهم جاز البيع في حصته لو لم تكن التركة مستغرفة بالدين.

٧ - قال صاحب جامع الفصولين بعد أن نقل بعض الأحكام المتقدمة ما نصه : فدلل هذا وما قبله على أن بيع الوارث شيئاً من التركة، يجوز قبل أداء الدين إذا لم يستغرفها ، أ. هـ .

هذه الأحكام المتقدمة بينة الدلالة على جواز تصرف الوارث في التركة التي لم يحط بها الدين عند الخفية، وقد يفهم من الإطلاق في بعضها أن ذلك الجواز غير مقيد بقيد عدم المساس بحقوق الدائنين كالإطلاق الموجود في الحكم الثالث، ولكن الذي يظهر لي أن هذا الحكم مقيد بعدم الإضرار بحقوق الدائنين ويدل على ذلك أمور :

الأول - ما جاء في الحكم المنقول أولاً من تقييد البيع الجائز بأن يكون لسداد الديون، ومعنى ذلك أن تكون نتيجة هذا البيع سداد ما يخص الحصة المبعة من الدين، سواء أكان ذلك بدفع ثمنها فعلاً في الدين عن طريق المقاصة إذا كان البيع للدائنين، أم عن طريق الأداء إليه إذا كان البيع لغيره، ولا يمكن أن ينصرف ذلك الشرط إلى اشتراط نية السداد عند البيع وإنما الشرط في جواز البيع نية باطنية لا يمكن علمها ولا الاطلاع على حقيقتها، ومثل ذلك لا يصح أن تبني عليه معاملات الناس بعضهم مع بعض واشتراط السداد فعلاً لجواز البيع يدل على أن هذا التصرف لم يجز إلا لأنه كان في مصلحة الدائنين؛ وقد جاء هذا الشرط في الحكم الثاني والرابع والخامس أيضاً.

الثاني : ما جاء في جامع الفصولين وغيره : (أ) للوارث أن يأكل من التركة لو في غير المأكول وفأ للدين ولا وارث سواه. (ب) باع الوارث الكبير شيئاً من التركة، ليس للوصي نقضه إن كان في يده شيء غير ذلك يستطيع أن يباع فيسدد من ثمنه الدين وتنفذ الوصايا.

فهдан الحكمان يدلان صراحة على تقييد التصرف - ولو كان بالأكل منها - بعدم الإضرار بحق الدائن. وإنذن يحمل عليهم غيرهما من الأحكام المطلقة التي لم تشر إلى هذا القيد، لأنها في موضوع واحد والجمع بينها بذلك أولى من الذهاب إلى أنها أحكام أنتجتها مذاهب في الموضوع مختلفة.

الثالث : مقتضى القواعد الفقهية العامة التي توجب المحافظة على الحقوق اللازمية المستقرة كحق المربتهن وحق المستأجر وحق الدائن عند تصرف المريض وعند الحجر للدين. فإن هذا الأصل العام يوجب المحافظة على حق الدائن في التركة إذا تصرف الوارث فيها، بل المحافظة في هذه الحال أوجب منها عند تصرف المريض في ماله، لأنه إذا منع المريض وهو مالك من أن يتصرف محافظة على حقوق دائنه، فلأنه يمنع وارثه من بعده أولى، وظني أن ذلك لا ينبغي أن يكون موضوع ريبة أو خلاف حتى تطرد القواعد وتتسق الأحكام.

ومقتضى ما تقدم أن الوارث إذا تصرف في التركة التي لم يحط بها الدين باع منها عيناً أو وهب أو أجر أو رهن كان هذا التصرف صحيحاً نافذاً ما بقي في التركة ما يفي بسداد ديونها. ورضي الغرماء بذلك إذا تصرف في جميع أعيان التركة فأجاز الدائن هذا التصرف، فقد نزى نفاذ هذا التصرف لاسقاطه حقه وهو تعلق الدين بها، وذلك لأن هذا التعلق ما كان إلا لأجله، وإذا كان له أن يسقط الدين فأولى أن يسقط ما يكون لوجود الدين من أثر وهو تعلقه بأعيان التركة، غير أنه يظهر لي أن هناك حفا آخر يمنع من نفاذ هذه هو حق المتوفى في وفاء دينه، ولوجود هذا الحق نصوا على أن الغريم له أن يرجع عن إجاراته وهو لا يجوز أن يرجع فيها إذا كانت غير معتبرة؛ لأنها لو كانت معتبرة كان التصرف حينئذ لازماً لا يقبل البطلان بالرجوع عنها، ولكن إذا وفي حقهم من البطل نفذ التصرف لزوال المانع وهذا كله مع ملاحظة أن التصرف قد صدر من الورثة جمِيعاً أو من الوارث المستقل بالتركة وإلا اقتصر هذا التصرف على حصة المتصرف دون حصة غيره كما هو بين من الأحكام المقدمة.

رأى الشافعية: تبين لنا مما مضى أن الشافعية على رأس الفريق الذين يذهبون إلى أن الوارث يتملك التركة المدينة بمجرد وفاة مورثه، ولكنهم مع ذلك لا يذهبون إلى جواز تصرف الوارث فيها حال قيام الدين، ذلك بأنهم يرون أن الوارث إنما

يتملكها في هذه الحال مشغولة بحق الدائن، وأن هذا الحق متعلق بجميع أعيانها تعلق الدين بالعين المرهونة به كما تقدم، سواء أكان الدين محاطاً بها أم غير محاط. ولذا لم يجز له أن يتصرف فيها مع تعلق هذا الحق بها، كما لم يجز للراهن أن يتصرف في العين المرهونة مع قيام الدين، لا فرق في ذلك بين أن تكون التركة مستغرفة بالدين أو غير مستغرفة، لأن تعلق الدين بجميع أعيانها ثابت في الحالين، وعلى ذلك إذا باع الوارث منها عيناً أو وهبها أو أجرها أو رهنها أو صالح عليها، كان ذلك منه تصرفًا باطلًا لا يصح، ولو سدد بعده الدين أو برئت ذمة المتوفى، لأن التصرفات عندهم إما صحيحة وإما باطلة، وإذا وقعت باطلة لم تصح بعد ذلك.

ومن هذا علمنا أن تصرف الوارث في التركة المدينة إنما بطل مراعاة لحق الدائنين لتعلق حقهم بمالية التركة عند حصول التصرف، وكان مقتضى هذا أنه إذا تصرف الوارث بإذن الدائنين صح تصرفه ونفذ كما ينفذ تصرف الراهن في العين المرهونة إذا كان بإذن من المرتهن ولو ترتب عليه نقل ملكيتها إلى شخص ثالث، وذلك لتنازل صاحب الحق عن حقه، ولكن الشبراملي من علماء الشافعية ذكر في حاشيته على النهاية أن تصرف الوارث في التركة المدينة غير صحيح، ولو كان بإذن من رب الدين، وهذه تفرقة لا تتفق مع قولهم بأن تعلق الدين بالتركة كتعلقه بالعين المرهونة به، ولعل سبب هذه التفرقة أن المرتهن إذا أذن الراهن بالتصرف في العين المرهونة كان ذلك منه تنازلاً عن الرهن وإبطالاً له، فتخلاص العين من حقه، ويصير الدين بلا رهن، وأن الدائن إذا أذن الوارث بأن يتصرف في التركة المدينة لم تبرأ بإذنه ذمة المتوفى، ولا تزال نفسه معلقة بدينه حتى يقضى عنه، فإذا تضمن إذنه نزولاً عن حقه بقي حق المتوفى في سداد دينه فلا يصح تصرفه بناءً على ذلك، وقد استثنوا من ذلك تصرف الوارث في التركة لسداد الديون فجعلوه صحيحاً إذا كان بإذن من جميع الدائنين، أو بإذن من القاضي، ولم يكن الثمن أقل من القيمة، لأن ذلك يعد من باب المساومة إلى قضاء الدين وتخلص نفسه بإيفاء ديونه لأربابها، فتوافت بذلك مصلحة الميت ومصلحة الدائن وما بطل تصرفه إلا لأجل ذلك.

هذا ومن الشافعية من يرى عدم تعلق الدين بجميع أعيان التركة إذا كان أقل من قيمتها كما قدمنا، وأنه لا يتعلق حبذاً إلا بقدرها منها، لأن الحجر في المال

الكثير لأجل التافه الحقير غير مقبول، ومقتضى هذا الرأى أن تصرف الوارث فى هذه الحال يكون نافذا ما دام فى التركة من الأعيان ما يقوم بسداد الدين، وهذا الرأى مع وجاهته وموافقته لأرجح آراء الحنفية خلاف الظاهر عندهم، والأصح عندهم أن الدين وإن قل يمنع الوارث أن يتصرف فى التركة قبل سداده ، راجع النهاية وحواشيها .

وبناء على ما تقدم إذا تصرف الوارث فى التركة الحالية من الدين صر تصرفه ونفذ ما دام لم يتعد حصته منها، فإذا ما طرأ بعد ذلك دين كأن يكون المتوفى قد حفر قبل وفاته حفرة فى غير ملكه فتردى فيها حيوان بعد وفاته فتلف فلزمه بذلك ضمانه، أو كان يرد بسبب العيب مبيع باعه المتوفى قبل وفاته على وارثه بعد تصرفه فى التركة، لم يبطل بذلك تصرفه، إذا كان الوارث المتصرف موسرا، وألزم الوارث فى هذه الحال بأداء ما لزم الميت من ضمان، أو برد ما أخذ من ثمن، فإن لم يقض ذلك من ماله بسبب من الأسباب فسخ تصرفه واتبع صاحب الحق أعيان التركة حيث وجدت حتى يستوفي حقه، ثم يرجع من أخذت منه العين، على من باعه إياها بما دفع فيها من ثمن .

ولا شك أن فى هذا الحكم إجحافا بحق من تلقى الملك عن الوارث، لأنه إنما اشتري منه عينا لا يتعلق بها حق وقت الشراء، فيجب أن تسلم لمشتريها، فإذا طرأ بعد ذلك حق لآخر، وجب أن يتعلق هذا الحق ببدل تلك العين إن كان لها بدل، أو بذمة الوارث المتصرف إن لم يكن لها بدل، وألزم حيئنة الضمان فى ماله إن كان له مال كما هو المذهب، بشرط ألا يتتجاوز ذلك الضمان قيمة العين المتصرف فيها وقت التصرف، فإن لم يكن له مال فنظره إلى ميسرة، ولا سبيل إلى من تصرف معه، وإلا ضاعت الثقة بالورثة وأحجم الناس عن معاملتهم فيما يرثونه لأمور وهمية يجب ألا يقام لها وزن فى التشريع .

والنتيجة النهائية أن الشافعية يرون أن تصرف الورثة فى التركة المدينة بأى دين قبل سداده تصرف باطل، فإذا صدر تبع الدائنين أعيان التركة حيث كانت وكان للمشتري مثلا الرجوع بما أدى على من باعه من الورثة .

رأى المالكية : وأما المالكية فقد علمت أنهم من الفريق الأول الذين يذهبون إلى أن الوارث لا يتملك التركة المدينة إلا بعد وفاة ما عليها من الديون، ومع ذلك

فمذهبهم في الحكم على تصرف الوارث في التركة المدينة قبل سداد الدين يختلف بعض الاختلاف عما ذهب إليه الحنفية فيه، وذلك لاختلافهم في الأسس التي بناها عليها آرائهم. فمن المتفق عليه بينهم أن ما يتركه المدين من مال بعد وفاته تتعلق به حقوق دائنه، وأن حق الدائن فيه مقدم على حق الورثة لقوله تعالى: «من بعد وصية يوصى بها أو دين» وأن هذا التقدم يقتضي الainyfz للوارث في التركة المدينة تصرف إذا ما حصل قبل أداء الدين، وأن ذلك قد يتتخذ أماراة على عدم ثبوت ملكه لها في هذه الحال، ولكن مع ذلك اختلف نظرهم فذهب الحنفية إلى ما سبق بيانه، وذهب بعض المالكية إلى اعتبار هذا حقاً لله تعالى بمقتضى الآية المتقدمة الذكر، وبين على ذلك أنه لا يصح للوارث أن يتصرف في التركة المدينة قبل أداء الدين، وسواء أكان الدين مستغرقاً أم غير مستغرق. وسواء أكان في باقي التركة بعد تصرفه وفاء بالدين أم لا. ويidel على ذلك ما في البهجة نقلًا عن الوثائق المحمودية: إذا أوصى بقطيع من ماله وكان عليه دين لم يجز لأحد من الورثة قبل أداء الدين أو تنفيذ الوصية بيع شيء من التركة لامشاعاً ولا مفوسماً، وإن باع شيئاً وإن قل فنسخ البيع، لقوله تعالى: «من بعد وصية يوصى بها أو دين». أ.هـ.

قال صاحب البهجة: وظاهر هذا النص أن بيع الوارث لشيء من التركة قبل أداء الدين يفسخ، وإن التزم الورثة الدين أو كان في باقي التركة وفاء به، وهذه رواية أشهد عن مالك، وقال في موضوع آخر: ولا يجوز الصلح في التركة قبل وفاء الدين أ.هـ. ومن الواضح أن تصرفاته كلها في ذلك سواء، وهذا يتفق في النتيجة مع رأي الشافعية المتقدم وهو فساد تصرف الوارث في التركة المدينة قبل سداد الدين، وعدم صحته بعد ذلك، ولو قام الوارث بسداده أو تنازل عن ربه.

وذهب آخرون منهم إلى اعتبار ذلك حقاً للدائن لاحقاً لله تعالى، قال صاحب البهجة: هل النهي عن البيع قبل أداء الدين لحق الله تعالى أو لحق المخلوق؟ ذكر ابن عرفة: أنهما قولان، ثم نقل عن ابن محرز وعن الشامي ترجيح أحدهما وهو أنها حق للمخلوق وأن ذلك أشبه بظاهر الكتاب.

وباء على هذا القول يكون تصرف الوارث في التركة المدينة قبل أداء الدين صحيحًا إذا لم يمس حق الدائن ولم يتضرر به كأن ياذن به قبل مباشرته، أو يتنازل عن دينه، أو يقع من التركة بعد التصرف ما يسدد منه الدين. لافرق في ذلك بين

أن يكون الدين محيطاً أو غير محيط . قال في البهجة نفلا عن الشامل : ويعني  
الوارث من بيع شيءٍ من التركة قبل وفاة الدين ، فإن فعل ذلك ، وكان في باقي  
التركة وفاء بديونهم ، أو قام الورثة بدفع هذه الديون من أموالهم أو تنازل الدائنوون  
عن ديونهم ، نفذ البيع ولزم ، وإن لم يقدر الدائنوون علىأخذ ديونهم من المبيع  
فلذلك حالتان : الأولى - أن يكون الورثة عالمين بالدين وقت تصرفهم ، أو أن  
يكون الميت مشهوراً بأنه مدين ، وعند ذلك يفسخ البيع إلا إذا دفع المشتري قيمة  
المبيع يوم قبضه ، فإذا دفعها لزم البيع ورجع على باقه من الورثة باغرم من  
قيمتها . الثانية - أن يكون الورثة غير عالمين بالدين ولم يكن الميت مشهوراً بأنه  
مدين ، وعند ذلك يسلم المبيع لشريه ، ويرجع الغرماء على الورثة بقدر الثمن ،  
سواء أكان فيه وفاء بالدين أم لا ، ولا رجوع لهم على المشتري بشيء ، وإن أصاب  
الورثة عدماً ، إلا إذا حاباه الورثة في البيع ، فإن حوبى فيه رجع الغرماء عليه بقدر  
المحاباة فقط ، وعلى البائعين من الورثة بالشمن كما ذكرنا ، وهذا الحكم هو روایة  
ابن القاسم وهو أظهر الروایتين ، وفي المدونة : إذا توفى شخص وفي ماله وفاء  
لما عليه من دين ، فباع الورثة من ماله ما سددوا به دينه ، ثم اقتسموا الباقي من  
تركته فاستهلكوه في شئونهم ، فجاء بعد ذلك غريم آخر أقام البينة على دينه ،  
وكان ذلك بعد أن أصاب الورثة عدماً ، فليس للغريم أن يتبع الغرماء الذين  
استوفوا ديونهم من الورثة ، ولكن يتبع الورثة إذا كان الذي بقى من التركة يكفى  
لسداد دينه ، فإن كان دينه أكثر رجع على الغرماء بما يصيّر له عندهم لو أنه كان  
حاضرًا فحاصلهم . فإذا توفى رجل عن ٢٥ ديناراً وكان مديناً بـ ٣٠٠ دينار  
لثلاثة أشخاص بالسوية ، فأعطى الورثة منها دائنين حقهم ، ثم جاء الثالث فأقام  
البينة على دينه فإنه في هذه الحال يتبع الورثة بخمسين ديناراً باقي التركة ، ويرجع  
على الغريميين الآخرين بما يكمل نصيبه لو أنه كان حاضراً فحاصلهم ، وهو لو  
حاصلهم لكان له خمسة أسداس ماله ، أي ثلاثة وثمانون ديناراً ، أخذ منها ٥٠  
ديناراً ، فيرجع بالباقي وهو ثلاثة وثلاثون ديناراً وثلث دينار مناصفة بين الدائنين  
آخرين ، فيكون لكل منهم ثلاثة وثمانون ديناراً وثلث دينار .

فإن لم يترك الميت إلا مقدار الدين الذي دفعه الورثة إلى الغريمين ، وهم  
لا يعلمون بالثالث ، لم يرجع هذا الغريم الثالث إذا حضر على الورثة بشيء ، وإنما

يرجع على الغريقين الآخرين بقدر حصته لو حاصهم، فإن كان الورثة يعلمون دينه عند الأداء إلى الغريقين الآخرين، رجع بحصته أيضاً عليهما، فإن أصاباً عدماً رجع على الورثة بها لأنهم أضعوا حقه بالدفع إلى غيره مع علمهم به، وللورثة أن يتبعوا الغريقين بما دفعوا، يأخذونه منها عند الميسرة، لأنهما أخذنا من التركة فوق مالهما بالمحاصة.

ذلك ما ذهب إليه المالكية ومنه ترى أن رأيهم الأول وهو عدم صحة تصرف الوارث متسق مع قولهم بأن لاملك لوارث في التركة قبل أداء ما عليها من ديون. وأن رأيهم الثاني وهو صحة التصرف ما دام لم يمس حق الدائن لا يتطرق معه، إذ كيف يصح تصرف الوارث في تركة لا يملكها، ولعل مرجع هذا أنهم يعتبرون الوارث خليفة عن مورثه، وأن صحة تصرفه قبل ثبوت ملكه مبنية على هذه الخلافة. أو أنهم يرون أن ما للوارث من حق في التركة يجعل مالها إليه - إذا ما أدى إلى رب الدين دينه، أو تنازل رب الدين عن حقه - كاف في صحة تصرفه ونفاده إذا مازال المانع منه، وهو تعلق حق الغير الذي منع من ثبوت الملكية. واعتماد صحة التصرف على مثل هذا الأساس يؤيده بعض الفروع المنشورة عنهم، فقد نقل عنهم أن هبة الوارث في مرض موت مورثه لما سيرثه منه صحيحة لازمة إذا كان يعلم حصته من التركة، وعللوا ذلك بأنها آيلة إليه، وبأن غرضه في الحقيقة إنما يهبه هذه الحصة إذا ملكها، وقد فرق أكثرهم بين هبة الوارث حال صحة مورثه وبين هبته حال مرض مورثه، فلم يجعلوها لازمة إلا في حال المرض، لتعلق حقه بها حال ذلك. وإذا فلما مانع من أن تكون صحة تصرف الوارث في التركة المدينة من هذا القبيل وإلا فلينظر وجه قولهم بالصحة<sup>(١)</sup>.

رأى الحنابلة : عند الحنابلة كما ذكرنا روایتان، إحداهما أن الدين يمنع الوارث أن يتملك التركة المدينة سواء أكان لله سبحانه وتعالى أم للعباد وهي روایة ابن منصور، ويرأها بعض الحنابلة عامة تعم الدين المستغرق وغير المستغرق ويرأها آخرون خاصة بالدين المستغرق. والأخرى أن التركة المدينة تنتقل بالوفاة إلى الورثة مشغولاً بالدين، ولا يمنع الدين الوارث أن يتملكها، وهي أصح الروایتين واختارها أبو بكر والقاضي يعلى وأصحابه، وقال ابن عقيل إنها المذهب.

(١) راجع الروهوني ج ٧ ص ١٧٦

وبناء على الرواية الأولى يكون تصرف الوارث في التركة المدينة قبل أداء الدين فاسدا، لأنه تصرف فيما لا يملك، كما جاء في الشرح الكبير، وكذلك الحكم عند قليل من اختاروا الرواية الثانية، لأن الوارث - وإن كان مالكا عندهم - يمنع من صحة تصرفه تعلق حق الدائنين بالتركة كما يمنع الرهن الراهن من أن يتصرف في الرهن لتعلق حق المرتهن به، وهذا رأي مرجوح كما بينا.

أما على رأى الجمهرة من المالكية الذين اختاروا الرواية الثانية فتصرف الوارث فيها صحيح نافذ ما دام لم يمس حق الدائنين. فإذا باع شيئا منها أو وهبه أو رهنه صح تصرفه ونفذ إن قضى الدين أو التزمه، فإن لم يقضه أو التزمه فعجز عن وفائه، ولم يجد الدائن وفاء إلا من الشيء المتصرف فيه، فسخ التصرف، لا فرق في ذلك بين الدين المستغرق وغير المستغرق، وهذا هو المذهب. قال صاحب كشاف القناع : ومقتضى هذا أن الوارث إذا التزم الدين فامتنع عن أدائه مع قدرته على ذلك أجبر على الأداء ولم يفسخ البيع. ومن الخنابلة من يرى أن تصرف الورثة في التركة يتربّ عليه مطالبتهم بديونها وإن لم يضمنوها، لأن إقدامهم عليه يعتبر كأنه ضمان لها، ولكن يطالعون حيتند بالديون كلها وإن زادت عن قيمة التركة أو يطالعون بمقدار قيمتها فقط؟ روايتان «راجع القواعد».

هذا إذا كان التصرف والدين قائم، فإذا تصرف الوارث ولا دين، ثم طرأ بعد ذلك دين، بأن رد مبيع باعه المورث قبل موته لظهور عيب فيه، أو ضمن المورث بعد موته قيمة حيوان تردى في حفرة حفرها في غير ملكه حال حياته، فلم يقم الوارث برد الثمن في الصورة الأولى، ولا بدفع الضمان في الصورة الثانية، كان لصاحب الحق حيتند طلب فسخ التصرف فيتبع أعيان التركة أني وجدت ليسوفى منها حقه، وقد ذكرنا مثل هذا الحكم عن الشافعية. قال ابن رجب في قواعده : ومقتضى ما ذكروه من أن تصرف الوارث في التركة المدينة ينفذ إذا أدى الورثة الدين، أنه لا ينفذ إلا بأدائه جميعه ولو كان أكثر قيمة من التركة، ولكن جاء في الكافي أن الورثة إذا تصرفوا في التركة لا يضمنون بتصرفهم إلا الأقل من قيمة التركة ومقدار الدين، وعلى ذلك إذا كان مقدار الدين أكثر من التركة قيمة فأدوا إلى الدائنين قيمة أعيان التركة فقط نفذ تصرفهم. وهذا أظهر، لأن لهم قبل التصرف كما سيأتي أن يستخلصوا أعيان التركة بأداء قيمتها إلى الغراماء لا بأداء ديونهم إذا مازادت عن قيمتها .

وما تقدم يتبين لنا أن رأى الحنابلة على ما اختاره الجمهور متفق مع رأى المالكية، وإن اختلف الأساس فيما بينهم .  
وإذن فالنتيجة الإجمالية أن للأئمة في حكم تصرف الوارث في التركة المدينة ثلاثة آراء :

الأول : عدم صحة تصرفه فيها مطلقاً سواء أحاط الدين بها أم لم يحيط .  
وهو قول جمهرة الشافعية وقول بعض المالكية ومقتضى روایة عن أحمد ، وعلى هذا الرأى لا ينقلب التصرف صحيحاً بسداد الدين أو بالنزول عنه من أصحابه .  
الثانى : عدم صحة تصرفه فيها إذا كان الدين محيطاً بها ويقع في هذه الحال باطلاً فلا يصح بعد ذلك إذا سدد الدين أو تنازل عنه ربه . أما إذا كان غير محيط فيصح تصرفه كما بيناه من قبل إذا لم يضر بالدائن وهو رأى جمهور الحنفية .

الثالث : صحة تصرف الوارث فيها مطلقاً أحاط الدين بها أم لم يحيط بشرط ألا يمس حقوق الدائنين على ما بينا ، وهو قول جمهرة المالكية وجمهور الحنابلة . وهذا القول عندي هو أرجح الأقوال وأولاًها بالقبول ، فقد رجحنا فيما مضى قول من ذهب إلى أن الوارث يتملك التركة المدينة بمجرد الوفاة مثقلة بحقوق الدائنين ، لأنه أبعد الأقوال عن افتراض أمور غير موجودة ، وأشدتها اتساقاً مع القواعد كما بينا ، ولأن سبب الملكية قد تحقق وهو الوراثة الناشئة عن الوفاة فيترتب عليه أثره وهو ملك الوارث . غير أن ذلك الملك لا يسقط حقوقاً للدائنين تعلقت بمال المتوفى ، فثبتت فيه مع بقاء الحقوق متعلقة به ، وإذا ثبت وجوب أن يترتب عليه أثره وهو صحة التصرف في ذاته على ألا يمس هذه الحقوق القائمة المتعلقة بالمال ، فإذا مسها وجوب إبطاله ، وهذا القدر كاف في رعاية هذه الحقوق وكافة بقائها والمحافظة عليها ، فلا ينبغي أن يتجاوز - من غير ضرورة - إلى ما هو أبعد أثراً فيحكم بعدم ثبوت الملكية للوارث في التركة المدينة حتى يبني على ذلك بطلان التصرف فيها بطلاناً تاماً ، وهذا هو رأى الحنابلة على أصبح الروايتين عندهم ، فقد علمت أنهم يجعلون الوارث مالكاً للتركة المدينة بمجرد الوفاة مع تعلق حقوق الدائنين بها ، وأن تصرفه فيها قبل أداء الدين نافذ إذا ما قضى الدين أو وجد الدائن في باقي التركة وفاء أو تنازل عنه ربه أو التزم الوارث وكان موسراً إلى آخر ما ذكرنا .

ذلك نظر فقهاء الشريعة أما ما أخذ به القانون المدني المصري فهو ينص على أن التركة تنتقل بمجرد الوفاة إلى الورثة محملاً بحق عيني تبعي لصالح دائنها هو بمثابة رهن ولكن قانوني إذ إن مصدره القانون وليس الاتفاق، وذلك شبيه بما ذهب إليه الشافعية من القول بأن التركة المدينة تعد مرهونة رهنا جعلياً شرعاً.

وهذا الحق العيني لا ينفذ في حق الغير الذي يتصرف له الوارث إلا إذا تم شهره إذ تنص المادة ٩١٤ مدنى بمعنى أنه إذا لم تكن التركة قد صفيت وفتا لأحكام التصفية جاز لدائني التركة العاديين أن يتنفذوا بحقوقهم أو بما أوصى به لهم على عقارات التركة التي حصل التصرف فيها أو التي رتبت عليها حقوق عينية لصالحة الغير إذا أشر بديونهم وفقاً لأحكام القانون، وقد بيّنت المادة ١٤ من قانون الشهر العقاري هذه الأحكام كما نصت المادة ٨٧٩ / ٢ مدنى على أن يكون لقيد الأمر الصادر بتعيين المصنفي من الأثر في حق الغير الذي يتعامل مع الورثة في شأن عقارات التركة للتأشير المنصوص عليه في المادة ٩١٤.

ويستفاد من ذلك أن تصرف الوارث في عقارات التركة قبل سداد الديون يعتبر تصرفًا صادرًا فيما يملك فلا يستطيع الدائن الذي تعلق حقه بأموال التركة أن يحتاج بهذا الحق في مواجهة من تصرف له إلا إذا كان قد شهد في الوقت المناسب.

ذلك أنه إذا تصرف الوارث في عقار من عقارات التركة ولم يؤشر الدائن بحقه أو لم يقيد الأمر الصادر بتعيين المصنفي إلا بعد مضي سنة من تاريخ شهر حق الإرث فلا يستطيع الدائن أن ينفذ بحقه على ذلك العقار إلا إذا كان التأشير أو القيد سابقاً على شهر التصرف، فإذا كان التصرف قد شهد قبل التأشير أو القيد انتقلت ملكية العقار إلى المتصرف له خالصة من حقوق الدائنين، ومثل هذه النتيجة لا يستطيع التسليم بها إلا إذا كان المتصرف له قد تلقى الملكية من مالك.

ويتبين من هذا أن نصوص التقين المدني وقانون الشهر تقوم على أساس انتقال أموال التركة إلى الورثة بمجرد الوفاة مع تعلق حق الدائنين بها، وقد جاءت هذه النصوص مطلقة في خصوص هذا المبدأ بلا تفرقة بين تركة مدينة وأخرى غير مدينة، ولا يقدح في سلامته هذا ما جاء في المادة ٨٨٤ مدنى إذ ما جاء فيها من الحظر إنما يراد به تكين المصنفي من القيام بعملية التصفية على الوجه الأكمل ولا ما نص عليه في المادة ٨٨٩ مدنى إذ المقصود منه بيان خلوص باقي أموال التركة للورثة بعد سداد الديون ولا يعني أن الورثة لم يكونوا ملوكاً قبل هذا السداد.

وبناء على ما تقدم تكون مسئولية الوراث عن ديون التركة في حدود ما ورثه من أموال عن مورثه وهذا ما ذهب إليه بعض الخنابلة.

وما دمنا قد بينا أن المتنون المدنى يذهب إلى أن الورثة يتمكنون بمجرد الوفاة فإن تصرفهم في التركة مطلقاً يعتبر تصرفًا صادراً في ملكهم ويقع لذلك صحيحًا ولا يحول دون الصحة أن يكون المال الذي ورد عليه هذا التصرف مثلاً بحق عيني لصالح دائن التركة إذ لا يمس هذا التصرف حق الدائن فلا يستطيع أن يتبعه في يد من تصرف معه<sup>(١)</sup>.

من أسباب تملك الأعيان العقود من بيع وهبة ووصية وإجارة ومزارعة ومساقاة وصلح وجعلة وقسمة.

والعقود على العموم يجب أن تؤسس على رضا العاقد، فعقود المكره فاسدة عند جمهور الفقهاء وعلى ذلك لا تلتحقها الصحة بعد وجودها، وذلك خلافاً للحنفية الذين يجعلون عقود المكره فاسدة ولكنها تصح بإجازة المكره بعد زوال الإكراه عنه ومن ثم وصفها زفر بأنها عقود موقعة لا فاسدة. ولسنا الآن بصدد بيان العقود والتعريف بحقائقها وطبائعها وأركانها وشروطها وما يترب عليها من التزامات ونتائج، ولكننا بصدق بيان أن الشارع الإسلامي قد جعلها أسباباً لترتب آثارها عليها ترتيباً جعلياً عند استيفائها جميع شروطها التي تعد بها عقوداً صحيحة. والذي يعنينا الآن من ذلك أن من العقود ما يعد سبيلاً لكسب ملكية الأعيان مثل البيع فإنه يفيد البائع ملكية الثمن وفيه المشتري ملكية المبيع تمام العقد دون توقف على القبض عقاراً كان أم منقولاً، غير أن تصرف المشتري فيه قبل قبضه محل خلاف بين الفقهاء يرجع في تفصيله وبينه إلى كتاب البيع: والبيع دائمًا يكون عيناً إلا في السلم فإنه يكون ديناً في الذمة ليس توقي بالعين والثمن إما عين إذا وقع عقد البيع على عين وإما دين إذا وقع على دين في الذمة وعندئذ يستوفى بالعين، والهبة تفيد ملك العين فهي لا تكون إلا في الأعيان ويمثل بها الموهوب له العين الموهوبة بعد الإيجاب والقبول بقبضها، والوصية تفيد ملك العين إذا كانت وصية عين فيملك الموصى له العين الموصى بها أو الحصة الشائعة الموصى بها من عين بوفاة الموصى مصرًا على وصيته وقبول الموصى له الوصية دون توقف على قبض وقد لا يتوقف الملك الثابت بها على القبول كما في الوصية للحمل عند

(١) راجع الملكية للدكتور الصدة ص ٧٢٧ و ٧٢٨ وما بعدهما.

الخفية أو من لا يحصون فيثبت الملك للحمل بولادته حيا، ويثبت الملك لمن لا يحصون في العين الموصى بها بباقي اراضهم إياها، أما قبل الإقراض فهم مجهولون ولا ملك مع جهالة المالك وإنما يتعلق بالتركة عندئذ مجرد حق الله تعالى مصدره الجهة الخيرية الموصى لها.

أما إذا كانت وصية بنقود فإن التركة تعتبر بتمامها مثقلة بالمبلغ الموصي به حقاً للموصى له، وإن كانت وصية بمنفعة أفادت الموصى له ملك المنفعة، ومن الفقهاء من ذهب إلى أن الوصية في جميع أحوالها لا يتوقف التملك بها على القبول فيثبت الملك فيها للموصى له بمجرد وفاة الموصى ولا تنفذ في أكثر من ثلث التركة إلا بإجازة الورثة وفي إجازتها للوارث خلاف - تراجع أحكام الوصية.

والإجارة إذا كانت الأجرة فيها عيناً أفادت تملك المؤجر العين بمجرد العقد عند الجمهور وباستيفاء المنفعة، والمعقود عليها عند الخفية والمزارعة عقد على العمل في الأرض بعض الخارج والخارج من الأرض عين يتسلكه الزارع بعقد المزارعة مع العمل في الأرض والمساقاة عقد على العمل في الشجر بعض ثمرة وذلك عين يتطلّكها المساقى بالعقد وبالعمل في الشجر، والصلح عقد قاطع للتزام المائل بين متخاصمين، فإذا كان محل الخصومة عيناً وكان بدل الصلح عيناً كذلك مثل الصلح بأقرب العقود إليه فأفاد في البدلين ما تفيده تلك العقود، والجعالة كالأجارة تفيد ملك الجعل بالتزام الجاعل وإتمام العامل العمل محل الالتزام، والقسمة تقوم على تميز نصيب الشائع في المال المشترك على ما فصلناه في بيان القسمة من أنها بالنظر إلى ما يأخذه الشرك من أنصباء شركائه نظير ما تركه لهم من نصبيه فيستفيد كل شريك بالقسمة ملك بعض أجزاء العين المشتركة.

وما يلاحظ أن تملك الأعيان كما يكون بالعقد الذي ينشأ - ويوجد بالإيجاب والقبول على ما يبناء آنفاً - كذلك قد يكون بالإرادة المنفردة كما في الشفعة عند من يرى من الفقهاء أن الشفيع يتطلّك بعبارته الدالة على إرادة التملك بها بناء على إرادته وحدها وكما في الشرك في الدين المشترك بالنسبة لما يقضبه أحد الشركاء منه فإنه يتطلّك في المقبوض وهو عين حصة بنسبة ما له في الدين المشترك، وكما في اللقطة عند بعض الفقهاء بعد التعريف بها وانقضاء مدتة فإن الملتقط يتطلّكها بيارادته المنفردة وكما في تملك الأب ما لولده عند الحاجة إليه وعدم احتياج الولد إليه فإنه يتطلّك بعبارته الدالة على ذلك دون توقيف على قبول من الولد عند الخنابلة وغير ذلك من المسائل المنشورة في أبواب الفقه.

## أسباب ملك المنفعة

تضمن كلامنا فيما سبق بيان ملك المنفعة وبيان حق الانتفاع والفرق بين ملك المنفعة وملك حق الانتفاع، وأن حق الانتفاع يعد من الإباحة، ومن أحكامها قصر الانتفاع على من له هذا الحق دون غيره، وبينما أن الملكية في المنافع قد تكون شائعة وذكرنا أسباب ملك المنفعة في بيان الملكية الشائعة<sup>(١)</sup> وذلك ما يغبنيا عن إعادتها مرة أخرى، ولا يعنينا ذلك من أن نذكر أن عقد الصلح إذا ما كان من قبيل الإجارة مثل أن يكون بدل الصلح منفعة عين معينة مثل أفاد ملك المنفعة باعتباره إجارة وأن عقد المسافة والمزارعة كلاهما يفيد مالك الأرض ومالك الشجر ملك منفعة المساقى والمزارع، وأن نشير هنا إلى أن المنافع التي تقبل الملك يشترط فيها أن تكون مباحة فلا تملك المنافع المحظورة كمنفعة الخنزير والميتة وأن تقبل المعاوضة عليها فلا تملك دور العبادة، وأن تكون متقومة فلا تملك منفعة التافة الحقير كحبة أرز ولا منفعة استئجار الأشجار لتجفيف الثياب أو للجلوس في ظلها، وأن تكون مملوكة فلا تملك منفعة المباح انتفاعه، وأن تكون مقدورة التسليم فلا تملك منفعة الآخرين ليترافق بكلامه، وألا تكون واجبة الفعل والأداء فلا يصح الاستئجار على الصلاة المفروضة والحج المفروض على مؤديه، وأن تكون معلومة فلا تملك منفعة مجهولة كمن استأجر آلة لا يدرى فيما تستعمل.

(١) صفحة ٣٠، وما بعدها.

## أسباب نهك الحقوق

ليست الحقوق في واقع أمرها إلا مصالح وليس المصالح إلا من قبيل المنافع، غير أن المنافع نوعان : حقوق شرعاها الله سبحانه وتعالى لأصحابها بناء على أسباب تترتب عليها لضرورة و حاجات يتطلبها صلاح المجتمع ونظامه واستقراره وتوفير وسائل العيش والحياة الميسرة لأفراده، وقصدًا إلى سد حاجتهم وتحقيق السلام بينهم، وهي أنواع كثيرة عديدة منها ما يتعلق بالأموال، ومنها ما يتعلق بالأسرة، ومنها ما يتعلق بالنفوس، إلى غير ذلك كحق الولاية على النفس، وحق الولاية على المال، وحق الطاعة على الزوجة زوجها، وعلى الرعية للأمير وحق الضم وحق المشاركة في ولاية الأعمال العامة وغير ذلك من الحقوق.

ومنافع أو حقوق تكتسب من الأعيان أو تترتب على العقود أو على الالتزام على وجه عام وهي عديدة مختلفة باختلاف أسبابها مختلفة الأحكام باختلاف موضوعاتها وما تتعلق به، فما كان منها مكتسبا من الأعيان فقد سبق بيانه وبيان أسبابه، وما كان منها غير مكتسب من الأعيان بل رتبه الشارع على التعاقد والالتزام أو التكليف أو نحو ذلك فليس من اليسير جمعه وبيانه تحت عنوان عام كهذا، ولذا كان بيانه وبيان أسبابه في ثانيا دراسة الفقه على العموم وما يحويه من عقود والالتزام وتوكيل ونحو ذلك. والله موفق للصواب.

## محتويات الكتاب

### الصفحة

### الموضوع

|    |                                     |
|----|-------------------------------------|
| ٥  | ..... مقدمة                         |
| ٦  | ..... الحق في اللغة                 |
| ٧  | ..... الحق في الفقه الوضعي          |
| ٨  | ..... أنواع الحقوق                  |
| ١٠ | ..... اقسام الحقوق الخاصة           |
| ١٦ | ..... خصائص الحق العيني             |
| ١٨ | ..... حق الملكية - الملك            |
| ٢٣ | ..... ملك المنفعة                   |
| ٢٥ | ..... حق الملكية في القانون         |
| ٢٦ | ..... حق الانتفاع في الفقه والقانون |
| ٣٠ | ..... تطور حق الملكية               |
| ٣٨ | ..... شرعية الملكية                 |
| ٣٩ | ..... طبيعة الملك او حق الملكية     |
| ٤٠ | ..... نطاق الملك و مدةه             |
| ٤٨ | ..... احكام الكنوز والمعادن         |
| ٥١ | ..... أنواع الملك                   |
| ٥٦ | ..... الملكية في الحقوق             |
| ٥٩ | ..... قسمة الملك بالنظر إلى خصائصه  |
| ٦٥ | ..... قسمة الملك بالنظر إلى صورته   |
| ٦٦ | ..... خصائص الملك او الملكية        |
| ٧٧ | ..... خصائص ملك المنفعة             |
| ٨٠ | ..... عناصر الملكية                 |

## الصفحة

## الموضوع

|     |                                      |
|-----|--------------------------------------|
| ٨٤  | حماية الملكية                        |
| ٨٧  | قيود الملكية                         |
| ٩٠  | الملكية واسسها                       |
| ٩٥  | نظرية التعسف في استعمال الحق         |
| ١٠٠ | قيود الجوار : الجوار الجانبي         |
| ١٠٦ | الجوار الرأس                         |
| ١١٣ | قيود الارفاق او الارتفاع             |
| ١١٥ | أسباب ثبوت هذه الحقوق                |
| ١١٧ | حق الشوب                             |
| ١٢٢ | حق المجرم                            |
| ١٢٣ | حق المسيل                            |
| ١٢٤ | حق المرور                            |
| ١٢٥ | القيود الإرادية                      |
| ١٢٨ | اقسام الملكية بالنظر إلى صورتها      |
| ١٣١ | أحكام الملكية الشائعة                |
| ١٣٢ | طبيعة حق الشريك الشائع               |
| ١٣٤ | أحكام الملكية الشائعة في غير الأعيان |
| ١٤٢ | ملك الشريك لما قبضه من الدين         |
| ١٤٨ | الملكية الشائعة في المنازع           |
| ١٥٠ | العارية                              |
| ١٥٦ | الوصية                               |
| ١٥٧ | الوقف                                |
| ١٥٨ | الإقطاع                              |
| ١٥٩ | الوراثة                              |

## الموضوع

## الصفحة

|     |                                    |
|-----|------------------------------------|
| ١٦٢ | الشركة في الحقوق                   |
| ١٦٣ | الملكية الشائعة في الأعيان         |
| ١٦٧ | حقوق الشركاء في الماينط المشترك    |
| ١٧٠ | الملكية الشائعة في العقار والمنقول |
| ١٨٠ | إجارة الشريك حصة الشائعة           |
| ١٨١ | إعارة الحصة الشائعة                |
| ١٨١ | رهن الحصة الشائعة                  |
| ١٨٢ | بيع الحصة الشائعة                  |
| ١٨٤ | الهبة والصدقة                      |
| ١٨٤ | الوقف                              |
| ١٨٩ | انتقام الشيوع بالقسمة              |
| ١٨٩ | قسمة الأعيان                       |
| ١٩٠ | ركنها                              |
| ١٩٧ | حكمها                              |
| ١٩٩ | لزومها وأنواعها                    |
| ٢٠٢ | إدخال النقود في القسمة             |
| ٢٠٤ | القسمة الاتفاقيّة                  |
| ٢٠٥ | القسمة القضائيّة                   |
| ٢٠٦ | ثبوت الخيارات فيها وشروطها         |
| ٢١٢ | المهابيّة وأنواعها                 |
| ٢١٥ | الملكية الشائعة المستمرة           |
| ٢١٨ | أسباب كسب الملكية                  |
| ٢١٩ | الاستيلاء                          |
| ٢٢٣ | الصيد                              |

## الموضوع

## الصفحة

|                                                   |     |
|---------------------------------------------------|-----|
| أحكام المعادن والكنوز - انواع الغلظات             | ٢٣٩ |
| حكم الكنز                                         | ٢٤٢ |
| الأرض الموات وإحياءها                             | ٢٤٧ |
| سبب نملتها - الإحياء وأثره                        | ٢٤٩ |
| التجير                                            | ٢٥١ |
| الحيازة                                           | ٢٥٠ |
| نملك اللقطة                                       | ٢٦٠ |
| الإقطاع                                           | ٢٦٢ |
| الشفعه                                            | ٢٦٥ |
| أسباب استحقاقها                                   | ٢٦٧ |
| تزاحم الشركاء                                     | ٢٧١ |
| ثبوت حق الشفعه بالجوار                            | ٢٧٥ |
| مراتب الشفعاء                                     | ٢٧٦ |
| اختلاف الفقهاء فيما يجب فيه الشفعه وفى سبب ثبوتها | ٢٧٨ |
| متى يثبت حق الشفعه للشفيع                         | ٢٨١ |
| المشفوع به والوراثة فى الشفعه                     | ٢٨٣ |
| طريق الأخذ بالشفعه                                | ٢٨٥ |
| طلب التقوير - وقته - مكانه                        | ٢٩٠ |
| طلب الخصومة                                       | ٢٩١ |
| القضاء بالشفعه                                    | ٢٩٤ |
| غيبة بعض الشفعاء                                  | ٢٩٥ |
| تزاحم الشركاء فى القانون                          | ٣٠٠ |
| الملك بالشفعه                                     | ٣٠٢ |
| الشفعه عند غيبه الجنفية                           | ٣٠٤ |

| الصفحة | الموضوع                          |
|--------|----------------------------------|
| ٣٠٦    | ما يجب على الشفيع نداؤه          |
| ٣٠٨    | التاجيل في الثمن                 |
| ٣١١    | تصرف المشترين في المشفوع فيه     |
| ٣١٣    | زيادة المشفوع فيه في يد المشترين |
| ٣٢٠    | أسباب سقوط الشفعة                |
| ٣٢٧    | الوراثة                          |
| ٣٤٥    | أسباب ملك المنفعة                |
| ٣٤٦    | أسباب نملك الحقوق                |
| ٣٤٧    | محتويات الكتاب                   |

## رَفِعُ

**عَنْ الْرَّحْمَنِ الْجَنِيِّ**  
**أَسْلَمَ اللَّهُ الْغَزَوَكَسَ**

رَفِعُ

عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْبَخْرَيِّ  
أَسْلَمَ اللَّهُمَّ لِغَرْوَكَ

رفع

عبد الرحمن البخاري  
اسلم الله الفوز